گذشة ب<sub>ر</sub>ه مزارسال كيحوران نيابوس سلامی حکومتوں کے قيام واستحكام أور فنكست كبخت ير ايم تنزعين مسلمانول کاشیاکی 

- كيران آدم سٹرانگ

# مسلمانول كاسياسي عرفنج وزوال

مصنفه: کیرن آ رمسٹرا نگ مترجم: محمداحسن بٹ

## نگارشا ـــــ

0092-42-7322892: المبور ن ن -24 E-mail:nigarshat@yahoo.com nigarshat@wol.net.pk

### جمله حقوق تجن ناشر محفوظ ہی<u>ں</u>

نام كتاب: مسلمانون كاسياسي عروج وزوال

مصنفه: کیرن آرمسٹرانگ

مترجم: محمداحسن بث

ناشر: آصف جاوید

برائے نگارشات ببلشرز 24- مزنگ روڈ کا ہور مطبع: العربید کا ہور

سال اشاعت: ` 2003ء

قیمت: -/160روپے

# فهرست

| 9   | • بیش لفظ                               | ,           |
|-----|-----------------------------------------|-------------|
| 13  | ● واقعات كا تاريخ وارتذكره              |             |
| 37  | شروعات                                  | حِصّهٔ اول: |
| 39  | • رسول الله ﷺ (632 ء-570 ء)             |             |
| 55  | ● خلفائے راشدین (661ء۔632ء)             |             |
| 63  | • پېهلا فتنه                            | •           |
| 67  | ارتقا                                   | حِصّهٔ دوم: |
| 69  | • اموی اور دوسرا فتنه                   |             |
| 74  | • نه <sup>ب</sup> ې تخريک               |             |
| 79  | ● امویوں کا آخری زمانہ(750ء۔705ء)       |             |
| 82  | ● عباسی:خلافتِ عظمٰی کا دور (935ء۔750ء) |             |
| 93  | • باطنی تحریکیں                         |             |
| 105 | عروج                                    | حِصّهٔ سوم: |
| 107 | ● ایک نیانظام (1258ء۔935ء)              |             |
| 116 | • صليبي جنگين                           |             |
| 118 | • توسيع                                 |             |
|     | ● منگول (1500ء-1220ء)                   |             |
| 120 | (£1220_£1500)                           |             |

| 133 | فاتح اسلام                     | حِصّهٔ چهارم: |
|-----|--------------------------------|---------------|
| 135 | • شابانه اسلام (1700ء-1500ء)   |               |
| 138 | مفوى سلطنت                     |               |
| 144 | مغل سلطنت                      |               |
| 149 | • عثمانی سلطنت                 | )             |
| 157 | الم زده اسلام                  | حِصّة پنجم:   |
| 159 | • مغرب کی آید (2000ء۔1750ء)    |               |
| 173 | ● ایک جدیدمسلمان ریاست کیا ہے؟ |               |
| 180 | ● بنیاد پرتی                   |               |
| 191 | ● مسلمان اقليت ميں             | i             |
| 194 | ● آئنده کا راسته               |               |
| 202 | • اسلامی تاریخ کی کلیدی شخصیات | 1             |
| 221 | • حواثی                        |               |

ተ ተ

### مصنفه كالتعارف

کیرن آرمسٹرانگ (Karen Armstrong) سات برس تک ایک رومن کیتھولک نن رہیں۔ اس حوالے سے انہوں نے اپنے تجربے کو "تک دروازے میں سے" (Through The Narrow Gate) تک دروازے میں سے" (Through The Narrow Gate) تنگ دروازے میں سے شاکع ہونے والی اپنی مقبول ومعروف آپ بیتی میں تفصیل سے بیان کیا ہے۔ انہوں نے "فدا کی تاریخ" (A History of God) نے ایک کتاب کسی جے عالمی سطح پر شہرت و پذیرائی حاصل ہوئی۔ (اس کتاب کر اجم دنیا کی تیرہ پر شہرت و بذیرائی حاصل ہوئی۔ (اس کتاب کر اجم دنیا کی تیرہ یہ نیادہ زبانوں میں ہوچکے ہیں۔) ہم اس کے علاوہ انہوں نے رومزید "روشلم کی تاریخ" (The Battle For God) اور "فدا کے لیے جنگ" (Buddha) کے عنوان سے دو مزید کتاب کسی ہی اور حال ہی میں "بدھ" (Abdula) کے عنوان سے دو مزید کتاب کسی ہے۔ وہ لندن کے لیوبیک کالج برائے مطالعہ کے بودیت میں اُستاد ہیں۔ مسلم بیلک افیئر زکونس نے انہیں 1999ء میں میڈیا ایوارڈ سے نوازا۔

ہ کیرن آ رمٹرانگ کی اس عالمی شہرت یافتہ کتاب''خدا کی تاریخ'' کواردو میں ترجمہ کروا کر شائع کرنے کااعزاز''نگارشات'' کو حاصل ہے۔ (مترجم)

# اسلام كالمستقبل

''نگارشات''اپ قیام کے دفت ہی ہے تاریخ کے موضوع پر نادر و نایاب کتابیں اللی علم کے ذوقِ آگہی کی نذر کرتا آیا ہے۔ زیر نظر کتاب کیرن آرمٹرانگ کی عالمانہ تصنیف ''اسلام: اے شارٹ ہٹری'' (Islam: A Short History) کا ترجمہ ہے۔ چونکہ فاضل مصنفہ نے اسلامی تاریخ کا مطالعہ سیاس زاویے سے کیا ہے لہذا ہم نے یہی مناسب سمجھا کہ اردوتر جے کاعنوان''مسلمانوں کا سیاسی عروج و زوال''رکھا جائے۔

یہ کتاب اسلامی تاریخ کے جس موڑ پر اختیام پذیر ہوتی ہے وقت اس سے بہت آگے نکل چکا ہے اور انتہائی دوررس تبدیلیاں رونما ہو چکی ہیں۔ نہ صرف انخانستان میں طالبان حکومت ختم کردی گئی بلکہ ایک عبوری حکومت بھی قائم ہو چکی ہے 'جو اس حر ماں نصیب ملک میں جمہوریت کی راہیں ہموار کرے گی۔

پاکستان میں بھی اکوبر 1999ء میں فوجی حکومت آئی ادر اکوبر 2002ء میں عام انتخابات کے بعد جمہوریت لوٹ آئی۔ ادھرتر کی میں بھی اسلام پیندوں نے اقتدار حاصل کرلیا۔مشرق وسطی میں بھی اہم پیش رفتیں ہوئیں ادر ہورہی ہیں' دیکھئے' پردہ غیب سے کیا ظہور پذر ہوتا ہے!

زیرنظر کتاب کا موضوع اسلام کی سیاس تاریخ ہے اور اس میں مصنفہ نے ماضی کے واقعات و حالات کا تذکرہ کیا ہے تاہم اس وقت دنیا کے علمی حلقوں کے ساتھ ساتھ عام مسلمانوں میں بھی اسلام کے مستقبل کے حوالے سے سوالات زیر بحث ہیں۔

ان سوالات کے بے شار جواب دیے گئے ہیں مگر سب غیر اطمینان بخش ہیں اور مزید سوالات کوجنم دیتے ہیں۔ برخض سوج رہا ہے کہ اسلام کامتعقبل کیا ہے؟ اسلام کامتعقبل ''جمہوریت' ہے' اکیسویں صدی کی جمہوریت۔ رواں صدی کے اسلام کامتعقبل ''جمہوریت' ہے' اکیسویں صدی کی جمہوریت۔ رواں صدی کے

### پیش لفظ

سکی ندہبی روایت کی خارجی تاریخ اکثر و بیشتر عقیدے کی تخلیق کے مقصد سے الگ دکھائی دیتی ہے۔ روحانی جنجو تو ایک داخلی سفر ہوتی ہے یہ سیاس کی بجائے نفسیاتی ڈراما ہوتا ہے۔ اس میں حاضرہ واقعات سے تصادم کے بغیر طریقہ عبادت عقیدے مراقباتی ضا بطے اور دل کی ایک سیاحت کا غلبہ ہوتا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ نداہب روح کے باہر بھی ایک زندگی کے حامل ہوتے ہیں۔ان کے رہنماؤں کو دنیا کے حالات ومعاملات میں شامل ہونا پڑتا ہے اور وہ ایسا کرتے ہوئے اکثر و بیشتر لطف اندوز بھی ہوتے ہیں۔ وہ دیگرعقیدوں کے ارکان سے لڑتے ہیں جوالیا دکھائی دیتا ہے کہ مطلق سے پران کی اجارہ داری کے دعوے کو پینے کررہے ہوں۔ وہ اپنے ہم مذہبوں کو بھی اس لیے سز اکمیں دیتے ہیں کہ وہ کسی روایت کی تعبیر مختلف انداز میں کرتے ہیں یا بدعتی عقائد کے حامل ہوتے ہیں۔ اکثر و بیشتر پروہت 'ربی امام اور شامان بھی سیاستدانوں کی طرح دنیا دار اندع زائم کے حال ہوتے ہیں . تا ہم عمومی طور پر ان سب چیز وں کو مقدس آ درش کی تو ہین تصور کیا جاتا ہے۔ یہ قوت واقتدار دینے والی عاموش اور خواہ مخواہ سر پرسوار نہ ہونے والی روح کی زندگی سے آیک بہت انحراف ہوتی ہے۔ درحقیقت بہت سے عقیدوں میں درویش اور صوفیا اینے آپ کو دنیا سے کنارہ کش کر لیتے ہیں اس کی وجہ بیہ ہوتی ہے کہ تاریخ کے شورشرابے اور جہد و کاوش کو سچی نہ ہی زندگی سے غیرہم آ ہنگ تصور کیا جا تا ہے۔

ہندو روایت میں تاریخ کو جلد فنا ہوجانے والیٰ غیراہم اور غیر هیتی تصور کرتے ہوئے رد کردیا گیا ہے۔ قدیم یونان کے فلفی ان ابدی قوانین پرغور وفکر کرتے تھے جو کہ تغیر پذیر خارجی حالات کی منبیدہ مفکر کئے میں جبکہ خود یہ تغیر پذیر خارجی حالات کس شجیدہ مفکر کے لیے حقیقی دلچیں کے حال نہیں ہو سکتے تھے۔ حضرت عیس کی اکثر و بیشتر اپنی حکایات میں اپنے پیروکاروں پریدواضح کرنے کے لیے غیر معمولی انداز اپنا لیتے تھے کہ ان کی سلطنت یہ دنیا نہیں

ہے بلکہ اسے تو صرف ماننے والے کے داخل ہی میں پایا جاسکتا ہے۔ بیہ سلطنت کسی زبردست سیاسی باہے گا جے سے حاصل نہیں ہوگی بلکہ رائی کے اگتے ہوئے تئے کی طرح خاموثی سے اور غیر محسوس انداز میں ارتقا پائے گی۔ جدید مغرب میں ہم ند ہب کو سیاست سے الگ رکھنے کا اصول اختیار کر چکے ہیں۔ اس سیکولر بن کی اساس روشن خیالی کے دور کے فلسفوں پر ہے۔ اس کا مقصد مذہب کو سیاسی معاملات کی بدعنوانیوں سے نجات دالانا اور اس کے زیادہ سچائی کے ساتھ اینا ہونے کی راہ کشادہ کرنا تھا۔

لیکن خواہ مذہبی لوگوں کی تمنا کیں روحانی ہی ہوتی ہوں انہیں خدایا مقدی ہستی کو اس دنیا میں ہی ڈھونڈ نا ہوتا ہے۔ وہ محسوس کرتے ہیں کہ معاشرے پراپنے آ درشوں کا اطلاق ان کا فرض ہے۔ یباں تک کہ اگر وہ اپنے آپ کو گوشنشیں کرلیں تب بھی وہ اپنے زمانے ہی کے مرد اور خوا تین ہوتے ہیں اور خانقاہ کے باہر رونما ہونے والے واقعات و حالات سے متاثر ہوتے ہیں تاہم انہیں اس کا کمل ادراک نہیں ہوتا۔ جنگین طاعون قط معاشی بدحالی اوران کی قوم کی داخلی سیاست ان کی گوشنشیں ہت پراثر انداز ہوتی ہیں اور ان کی ندہبی بصیرت کو متند بنادیتی ہیں۔ در حقیقت تاریخی المیے ہی اکثر لوگوں کو روحانی جدو جبد کے لیے تحریک دیتے ہیں بنادیتی ہیں۔ در حقیقت تاریخی المیے ہی اکثر لوگوں کو روحانی جدو جبد کے لیے تحریک دیتے ہیں تاکہ دہ خام عارضی اور بے روح واقعات کے ایک تسلسل میں کوئی حتمی معنویت ڈھونڈیں۔ چنانچہ تاریخ اور مذہب لازم و ملزوم ہوتے ہیں۔ جیسا کہ بدھ نے کہا تھا کہ ہمارا ہے احساس کہ جستی خام ہے ہمیں ایک ایسے متبادل کی طاش پر مجبور کرتا ہے جو کہ ہمیں مایوی و ناامیدی میں مبتل ہونے ہے صفوظ و مامون رکھے۔

شاید ندہبی زندگی کا مرکزی استبعاد (پیراؤوکس) سے ہے کہ بیہ ستی کی اس جہت لینی ماورائی اورائی ہے جو ہماری دنیاوی زندگیوں سے برتر ہوتی ہے گر انسان اس ماورائی حقیقت کا تج بیمرف ارضی طبعی مظہر میں ہی کر سکتے ہیں ۔ لوگ الوہی ہستی کو چٹانو ل پہاڑول معبدول کی عمارتوں قانونی ضابطوں تحریری متنول یا دوسرے مردول اورعورتول میں محسوس کر چکے ہیں ۔ ہم ماورائیت کا تجر بہمی براہ راست نہیں کرتے یعنی ہماری مسرت ہمیشہ ''ارضی'' ہوتی ہے اور یہاں نیچ ہی کسی شے یا کی شخص سے وابستہ ہوتی ہے۔ ندہبی لوگول کو نا قابلِ استار سطح کے نیچ د کیھنے کی تربیت دی جاتی ہوتی ہے تا کہ وہ اس میں مقدی ہستی کو ڈھونڈیں ۔ انہیں استار سطح کے نیچ د کیھنے کی تربیت دی جاتی ہوتی ہے۔ ندہبی کو ڈھونڈیں ۔ انہیں

اپنے تخلیق تخیلات کو استعال کرنا پڑتا ہے۔ ژال پال سار ترخیل کی تعریف بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ بیاس شے کے بارے میں غور وفکر کرنے کی اہلیت ہوتی ہے جو حاضر و موجود نہیں ہوتی ۔ انسان اس لیے نہ ہی ہوتے ہیں کیونکہ وہ تخیل رکھتے ہیں۔ ان کو تخلیق ہی اس انداز سے کیا گیا ہے کہ وہ پوشیدہ معانی کی تلاش اور ایک الی مسرت کے حصول پر مجبور ہیں جو انہیں احساس دلائے کہ وہ کا ملا زندہ ہیں۔ ہر روایت اپنے وفاداروں کی حوصلہ افزائی کرتی ہے کہ وہ کسی زمینی علامت ہوتی ہے اور انہیں اس علامت کے اندر الوہی ہتی کو دیکھنے کا درس دیتی ہے۔

اسلام میں مسلمانوں نے اللہ کو تاریخ میں دیکھ ہے۔ ان کی مقدی کتاب قرآن نے انہیں ایک تاریخی مقصد (مشن) سونیا ہے۔ ان کا بنیادی فرض ہے ہے کہ وہ ایسی عادلانہ برادری تخلیق کریں جس کے تمام افرادحتی کہ انتہائی کمزور اور بے بس لوگوں سے بھی مطلق احترام واکرام کے ساتھ برتاؤ کیا جائے۔ ایک الیے معاشر کو قائم کرنے اور اس میں جینے کا تجربہ انہیں الوبی بستی ہے آشنا کروائے گا کیونکہ وہ اللہ کی رضا کے مطابق زندگی بسر کررہ ہوں گے۔ ایک مسلمان کو تاریخ کے ساتھ قول نبھانا پڑتا تھا اور اس کا مطلب تھا کہ ریاست کے معاملات روحانیت سے الگنہیں تھے بلکہ بذات خود ند جب کا حصہ تھے۔ مسلمان برادری کی سیاسی بہود ایک سب سے زیادہ اہمیت کا حامل معاملہ تھا۔ کسی بھی ند ہب کا حصہ تھے۔ مسلمان برادری کی سیاسی بہود ایک سب سے زیادہ اہمیت کا حامل معاملہ تھا۔ کسی بھی ند ہبی مثالیے (آئیڈیل) کے مائند تاریخ کے بعد مسلمانوں کو اٹھنا اور دوبارہ آغاز کرنا ہوتا تھا۔

مسلمانوں نے ہرکسی کی طرح اپنی رسومات تصوف فلف عقیدے قوانین اور ، مرارات بنائے۔ تاہم بیہ سب کی سب فرہبی مہمات اسلامی معاشرے کے سامی حالات حاضرہ پرمسلسل مضطربانہ غوروفکر سے بلاواسط ابھری ہیں۔ اگر ریاسی ادار نے قرآنی مثالئے پر پورانہیں از نے اگر ان کے سامی رہنما بے رحم یا استحصال کرنے والے تھے یا اگر ان کی برادری کوکسی بظاہر غیر فم ہی وشمن نے زیر کرلیا تھا تو کوئی بھی مسلمان محسوس کرسکتا تھا کہ اس کا زندگی کے حتی مقصد اور قدر پر ایمان خطرے میں ہے۔ اسلامی تاریخ کو واپس راستے پر لانے نے ہرکوشش کرنی پر تی تھی وگرنہ کمل فرہی ادارہ ہی ناکام ہوکر رہ جاتا اور زندگی معنویت

ے عاری ہوگی ہوتی۔ چنانچہ سیاست' جے عیسائی عشائے ربانی کہا کرتے تھے ایک ایسا میدانِ عمل تھی جس میں مسلمان اللہ کی معرفت حاصل کرتے تھے اور جو الوہی ہستی کو دنیا میں عمل کرنے کے قابل بناتی تھی۔ نیتجاً مسلمان برادری کے تاریخی رخی و آلام اور آزمائشوں میں مسیاح قتل خانہ جنگیوں' پورشوں اور حکمران خانوادوں کے عروج و زوال سسکو داخلی نہ ہی جبتو ہے الگنہیں کیا گیا تھا بلکہ وہ اسلامی بصیرت کا جو ہر تھے۔ پوشیدہ الوہی مغز (Kernel) کو دریافت کرنے کے لیے خلیق تخیل کو استعمال کرتے ہوئے ایک عیسائی کسی دیوار پر بنی ہوئی عمیہ پر مراقبہ کیا کرتا تھا جبکہ ایک مسلمان اپنے زمانے کے موجودہ واقعات اور ماضی کی تاریخ شیبہ پر مراقبہ کیا کرتا تھا۔ چنانچہ مسلمانوں کی خارجی تاریخ کا بیان محض ثانو کی دیچی کا حامل نہیں ہوگیا کے نکہ تاریخ کو تقدس دینا اسلام کا ایک بنیادی وصف رہا ہے۔



### واقعات كاتاريخ وارتذكره

- 610ء: حفرت محمیظ پر مکہ میں قرآن کی پہلی وی نازل ہوتی ہے اوراس کے دو برس بعد آپ ﷺ تبلیغ کا آغاز فرماتے ہیں۔
- 616ء: حفرت محمد ﷺ کے بیروکاروں اور مکہ کے سرداروں (Establishment) کے درمیان تعلقات شکست و ریخت سے دوچار ہوجاتے ہیں اورظلم وستم کا سلسلہ جاری ہوجاتا ہے۔
- 620ء: یٹرب (جے بعد میں مدینہ کہا جانے لگا) کے عربوں نے حضرت محمدﷺ سے رابطہ کیا اور انہیں اپنی برادری (کمیونٹی) کی رہنمائی کرنے کی دعوت دی۔
- 622ء: کوئی ستر کے لگ بھگ مسلمان خاندانوں کے ہمراہ رسول کریم ﷺ مکہ سے مدینہ ہجرت کرجاتے ہیں اور مکہ کے سردار ان سے انتقام لینے کا عہد کرتے ہیں۔ ہجرت سے من ہجری (MUSLIM ERA) کا آغاز ہوتا ہے۔
  - 624 : مسلمان جنگ بدر میں مکہ والوں کو ایک عبر تناک شکست سے دو چار کر دیتے ہیں۔
- 625ء: مسلمانوں کو مدینہ کے باہر احد کی جنگ میں مکہ والوں کی فوج کے ہاتھوں شکست ہوجاتی ہے۔
- یہودی قبیلوں بنوتینقع اور بنونضیر کو مکہ والوں کے ساتھ ساز باز کرنے پر مدینہ سے نکال دیا جاتا ہے۔
  - 627ء: مسلمان جنگ ِ خندق میں مکہ والوں کی فوج کو شکست ِ فاش دیتے ہیں۔
- 628 : حضرت محمد ﷺ کی طرف ہے امن کے لیے جرأت مندانہ پہل کے نتیج میں مکہ اور مدینہ کے مابین معاہدۂ حدیبی مل میں آتا ہے ۔اب انہیں عرب کے سب سے زیادہ طاقتور انسان کی حثیت سے دیکھا جانے لگتا ہے اور بہت سے عرب قبائل آپ کی اطاعت قبول کر لیتے ہیں۔
- 630ء: مكه والےمعاہدهٔ حدیب یکوتو ژ دیتے ہیں۔حضرت محمر ﷺ مسلمانوں اور اتحادی قبائل

کے ایک بڑے لئکر کے ساتھ کہ کی طرف پیش قدمی کرتے ہیں۔ کہ اپنی شکست تشلیم کر لیتا ہے اور حضرت محمد ﷺ کے لیے رضا کارانہ طور پر پھائک کھول دیتے جاتے ہیں' جو بغیرخون بہائے اور بغیر کسی کو جبری طور پر اسلام قبول کروائے شہر کو حاصل کر لیتے ہیں۔

632ء: رسول کریم حضرت محمد ﷺ وصال فرما جاتے ہیں۔

حضرت ابوبكر كوآپ كا خليفه نتخب كيا جاتا ہے۔

4-632ء: حضرت ابوبکر ؓ کی خلافت کو نہ ماننے والے اور مرتد قبیلوں کے خلاف جنگیں۔ حضرت ابوبکر ؓ بغاوت پر قابو پانے اور عرب کے سارے قبیلوں کو متحد کرنے میں کامیابی حاصل کر لیتے ہیں۔

634-44ء: حضرت عمرا بن الخطاب كي خلافت \_

مىلمان افواج عراق شام ادرمصر پرحمله كرتى ہيں۔

638ء: مسلمان بروشلم کو فتح کر لیتے ہیں جو اسلامی دنیا میں مکہ اور مدینہ کے بعد تیسرا مقدس ترین شہر بن جاتا ہے۔

641ء: مسلمان شام' فلسطین اور مصر کو فتح کر لیتے ہیں۔ وہ سلطنت فارس کوشکست دے چکے ہیں اور جب افرادی قوت میسر ہوگی تو وہ اس کے تمام علاقوں کو بھی زیرنگیں کرلیں گے۔

مسلمان فوجیوں کے رہنے کے لیے کوفہ بھرہ اور فسطاط کے فوجی قصبے تغییر کیے جاتے ہیں مسلمان فوجی مفتوحہ آبادی سے الگ رہتے ہیں۔

644ء: حضرت عمرٌ كو فارس كاايك جنگى قيدى شهيد كرديتا ہے۔

حضرت عثمان ابنِ عفّانٌ كوتيسرا خليفه منتخب كيا جاتا ہے۔

644-50ء: مسلمان قبرص اور شالی افریقه میں تریپولی کو فتح کر لیتے ہیں اور ایران افغانستان اور سندھ میں اسلامی حکومت قائم کرتے ہیں۔

656ء : کیجھ لوگ حضرت عثمان کوشہید کردیتے ہیں۔حضرت علی کو خلیفہ منتخب کیا جاتا

ہے-60-656ء: پہلا فتنہ۔خانہ جنگی حپیر جاتی ہے۔

656ء: جنگ جمل \_ رسول کريم ﷺ کی زوجه محترمه ام المومنین حضرت عائشہ " مضرت

طلحہ اور حضرت زبیر مضرت عثان کی شہادت کا بدلہ نہ لینے پر حضرت علی کے خلاف ایک لشکر کی قیادت کرتے ہیں۔ حضرت علی کے ساتھی انہیں شکست دے دیتے ہیں۔ دیتے ہیں۔

شام میں حفزت عثمان کے رشتہ دار حضرت معاویہ ابن الی سفیان مزب اختلاف کی قیادت کرتے ہیں۔

657ء: دونوں فریقوں کے مابین صفین میں ٹالٹی کی کوشش کی جاتی ہے۔ جب فیصلہ حضرت معاویۃ انہیں معزول قرار دیتے ہیں اور معنوت کا علان کردیتے ہیں۔ روشلم میں اپنے خلیفہ ہونے کا علان کردیتے ہیں۔

خارجی حضرت علیؓ کا ساتھ جھوڑ دیتے ہیں۔

661ء: حضرت علی کوایک خارجی انتہاپیندشہید کر دیتا ہے۔

حفزت علیؓ کے حامی ان کے بیٹے حفزت حسنؓ کے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں تاہم حفزت حسنؓ کا حفزت معاویہؓ کے ساتھ معاہدہ ہوجاتا ہے اور وہ مدینہ واپس چلے جاتے ہیں۔

80-661ء: حضرت معاویہ ٌاوّل کی خلافت۔ وہ اموی عہدِ حکومت کی بنیاد رکھتے ہیں اور اپنا دارالحکومت مدینہ سے دمشق منتقل کر لیتے ہیں۔

669ء: مدینه میں حضرت حسن ابن علی وفات یا جاتے ہیں۔

680ء: یزید اوّل پنے والد حضرت معاویہ ؓ کی وفات کے بعد دوسرا اموی خلیفہ بن جاتا ہے۔

92-680ء: دوسرا فتنه\_ایک اور خانه جنگی پھوٹ پڑتی ہے۔

680ء: کوفہ کے مسلمان' جواپے آپ کوشیعہ کا گا گہتے ہیں' حضرت علی ابن طالب کے دوسرے بیٹے حضرت حسین اس کے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ حضرت حسین ایک چھوٹی می جماعت کے ساتھ کوفہ روانہ ہوتے ہیں اور یزید کے فوجی انہیں کر بلا کے میدن میں شہید کردیتے ہیں۔

حضرت عبدالله ابن الزبير مع عرب ميں يزيد كے خلاف بغاوت كرديتے ہيں \_

683ء: يزيداول وفات پاجاتا ہے۔

اس کا بیٹا معاویہ ٹانی طفلی ہی میں فوت ہوجا تا ہے۔

مروان اول کی جانشین 'جو خلافت کا اموی دعویدار ہوتا ہے اور شامی اس کی حمایت کرتے ہیں۔

684ء: خارجی باغی وسطی عرب میں امویوں کی مخالفت میں ایک آزاد ریاست قائم کرتے ہیں۔ ہیں۔

عراق اور ایران میں خارجی بغاوت کردیتے ہیں۔ کوفہ میں شیعہ تقویت یا لیتے ہیں۔

705ء۔ 685ء: عبدالملك كي خلافت جواموي حكمراني كو بحال كرنے ميں كاميا بي حاصل كرليتا

69ء: اموی افواج خوارج اور شیعه باغیوں کوشکست دیتی ہیں۔ روشلم میں گنبد صدخریٰ مکمل ہوجا تا ہے۔

692ء: اموی افواج ابن الزبیر" کوشکست دیتی بین اورانہیں قتل کر دیا جاتا ہے۔

فتنہ جنگوں کے نتیج کے طور پر بھرہ' مدینہ اور کوفہ میں ایک مذہبی تحریک بیدا ہوتی ہے۔ بہت سے مکا تب فکر سرکاری اور نجی زندگی میں قرآن کے بھر پور اطلاق کے لیے مہم چلاتے ہیں۔

705-15ء: الوليد كي خلافت \_

مسلمان افواج شالی افریقه میں فتوحات کا سلسله جاری رکھتی ہیں اور سپین میں سلطنت قائم کرتی ہیں۔

20-717ء: عمر ثانی کی خلافت ۔ پہلے خلیفہ جو تبدیلی کذہب کر کے اسلام قبول کرنے کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔ وہ ذہبی تحریک کے کچھ مثالیوں (آئیڈیلز) کے اطلاق کی کوشش بھی کرتے ہیں۔

24-720ء: یزید ٹانی' ایک عیاش و بدچلن حکمران کی خلافت۔ اموی حکومت کے حوالے سے شیعہ اور خوارج کا عدم اطمینان وسیع پہانے برخمودار ہوتا ہے۔

724-43ء: ہشام اوّل ایک برخلوص مگر زیادہ آ مرحکمران کی خلافت 'جوزیادہ نیک مسلمانوں کو بھی دخمن بنالیتا ہے۔

728ء: حدیث کے عالم نہ بی صلح اور صوفی حسن البصری کی کی وفات۔

732ء: یوائٹیر ز کی جنگ ۔ چارلس مارٹل سپین کےمسلمانوں کی ایک چھوٹی حملہ آور جماعت

كونتكست ويتاہے۔

امام ابوحنیفه فقہ کے مطالعے کی بنیادر کھتے ہیں۔

محمد أبن اسحاق رسول كريم حضرت محمر الله كي كيلي بعر بورسوانح حيات لكهت بير \_

743-4: عباسی شیعوں کے جھنڈے تلے لڑتے ہوئے ایران میں امویوں کے خلاف بغاوت کر لیتے ہیں۔

743ء: وليد ثاني كي خلافت\_

9-744ء: مروان ٹانی خلافت حاصل کر لیتا ہے اور باغیوں کے خلاف اموی بالا دئی کو بحال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کی شامی افواج چند شیعی بغاوتوں کو دبا دیتی ہیں لیکن:

749ء: عبای کوفہ کو فتح کر لیتے ہیں اور امو یوں کو افتد ار سے بے دخل کر دیتے ہیں۔

750-54 : بہلا عباسی خلیفہ ابوالعباس السفاح اموی خاندان کے سارے افراد کوقل کروا دیتا ہے۔ ہے۔ بیمطلق بادشاہت کا ایک نشان ہے جواسلام میں نیا ہوتا ہے۔

755-75ء: الوجعفر المنصور كي خلافت \_ وه متازشيعوں كوتل كروا ديتا ہے \_

756ء: پین میں اموی پناہ گزینوں میں سے ایک اموی ایک آزاد سلطنت قائم کرتے ہوئے عباسی خلافت سے نکل جاتا ہے۔

762ء: بغداد کی تقییر جو نیاعباس دارالخلافہ بن جاتا ہے۔

765ء: شیعوں کے چھے امام جعفر الصادق "کی وفات جواین پیروکاروں کو تلقین کرتے ہیں کہوہ اصولوں کی بنیاد پرسیاست سے کنارہ کش ہوجا کیں۔

769ء: اسلامی قانون کے عظیم مکاتب میں سے پہلے متب کے بانی امام ابو صنیفہ وفات یا جاتے ہیں۔

85-775ء: المهدى كى خلافت وه نقه كى تشكيل كى حوصله افزائى كرتائ فرجى تحريك كے تقوى كا كوشليم كرتا ہے ، د بقرت عباس عهد حكومت كى مطلقيت پندى كے ساتھ بقائ باہمى سكھ جاتى ہے۔

809ء-786ء: ہارون الرشید کی خلافت عباس قوت واقتدار کا نقطۂ عروج بغداد اورسلطنت کے دوسرے شہرول میں ایک عظیم ثقافتی نشاۃ ثانیہ برپا ہوتی ہے۔علم سائنس اور فنون کے علاوہ خلیفہ فقہ کے مطالعے اور احادیث کی تدوین کی حوصلہ افزائی کرتا ہے

جواسلامی قانون (شریعت) کی ایک مربوط ہیئت کی تشکیل کومکن بنادے گا۔

مالکی فقہی کمتب کے بانی امام مالک ابن انس کی وفات۔ : 795

میلی عظیم خاتون صوفی حضرت رابعیّه کی وفات۔ ☆ · 801

13-809ء: ہارون الرشید کے دو بیٹوں المامون اور الامین کے مابین خانہ جنگی۔المامون اینے

بھائی کوشکست دے دیتا ہے۔

813-33ء: المامون كي خلافت \_

814-15ء: بصرہ میں ایک شیعی بغاوت۔

خراسان میں ایک خارجی بغاوت۔

خلیفہ جو ایک دانشور اور علوم و فنون کا سر پرست ہے معتزلہ کی عقلیت پیندانہ الہات كى طرف ماكل موجاتا ہے جواب تك نالبنديده رہے موتے ہيں-خليفہ چند خالف فرہی گرویوں کی خوشنودی کے ذریعے تناؤ کو کم کرنے کی کوشش کرتا

المامون شیعوں کے آٹھویں امام الرضات کواپنا جانشین مقرر کرتا ہے۔

امام" الرضاوفات يا جاتے ہيں ممكن ہے كه انہيں قتل كيا كيا ہو۔ : 818

ر یاست کی سر پرسی میں زیادہ مقبولِ عام اہل الحدیث جوایئے عقائد کی وجہ سے قید میں تھے کے نظریات کے مقالع میں معزلہ کے نظریات کوتروت کے دینے کی کوششیں کی جاتی ہیں۔

833-42ء: المعتصم کی خلافت \_ خلیفہ ترک غلام سیاہیوں کا ایک ذاتی دستہ تشکیل دیتا ہے اور

دارالخلافه کوسامرہ منتقل کر لیتا ہے۔

7-842ء: الواثق كي خلافت \_

847-61ء: التوكل كي خلافت \_

شیعوں کے دسویں امام علی الہادی کوسامرہ میں عسکری قلعہ میں قید کر دیا جاتا ہے۔ : 848

اہل الحدیث کے ایک رہنما اور فقہ کے منبلی کمتب کے بانی امام احمد ابن منبل کی وفات۔ : 855

اللہ ہے تارئین حضرت رابعہ اور دیگر ممتاز اسلامی خواتین کے بارے میں تفصیلی معلومات حاصل کرنے کے خواہش مند ہیں وہ'' نگارشات'' کی شائع کردہ کتاب'' نامور اسلامی خواتین'' ہے استفادہ کریں۔(مترجم)

2-861ء: إلمنتصر كي ظافت.

6-862ء: المستعمين كي خلافت

9-866ء:المعتز كي خلافت \_

868ء: شیعوں کے دسویں امام کی وفات۔ ان کے بیٹے حسن العسکری سامرہ میں قید ہوتے ہیں۔

70-869ء: المهتدى كى خلافت

870ء: پہلےمسلمان فیلسفوف یعقوب ابن اسحاق الکندی کی وفات۔

92-870ء: المعتمد كي فلافت

874ء: شیعول کے گیار ہویں امام سامرہ میں قید کے دوران دفات پا جاتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ان کے بیٹے ابوالقاسم محمد اپنی جان بچانے کے لیے غیبت میں چلے جاتے ہیں۔ انہیں امام غائب کہا جاتا ہے۔

ابتدائی''وحدت الوجودی صوفی'' ابویزید البسطامی کی و فات\_

892،902ء: المعتضد كي ظافت.

8-902ء: المكتفى كى ظافت.

908-932ء: المقتدر كي خلافت \_

909ء: شيعه فاطى افريقهُ تينس مين اقتدار پر قبضه كريلتي مين -

910ء: پہلے''وحدت الشہو دی صوفی'' جنیر بغدادیؒ کی وفات۔

922ء: "وحدت الوجودي صوفي" حسين المنصوركو جوالحلاج ليني اون دهنك والا كے نام

سے جانے جاتے ہیں بنیادی عقائد کی توہین کے الزامات کے تحت موت کی سزا دی جاتی ہے۔

923ء: تاریخ نویس ابوجعفرالطمری بغداد میں وفات یا جاتے ہیں۔

4-932ء: القاهر كي خلافت \_

934-40ء: الراضى كي خلافت\_

934ء: امام غائب كى عالم غيب مين امامت كا اعلان كياجا تا ہے۔

935ء: فلسفى حسن الاشعرى كى وفات ـ

اس مرحلے سے خلفاء دنیوی اقتدار سے ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں اور ان کا اقتدار علامتی

حد تک باقی رہ جاتا ہے۔ اب حقیقی اقتدار مقامی حکر انوں کو حاصل ہو جاتا ہے جنہوں نے سلطنت کے مختلف حصوں میں حکومتیں قائم کر لی ہوتی ہیں۔ تاہم ان میں سے اکثر عباسی خلفاء کی فرماں روائی کو تسلیم کرتے ہیں۔ دسویں صدی کے ان مقامی حکمرانوں میں سے بہت سے حکمران شیعی رجحانات کے حامل ہوتے ہیں۔

#### 999ء - 874ء: سامانی:

یہ سی ایرانی سلسلۂ حکومت ہے جو خراسان رئے کرمان اور مادرالنہر پر حکمران ہوتے ہیں ان کا دارالخلافہ بخارا ہوتا ہے۔ ثمرقند فاری ادبی نشاۃ ٹانیہ کا ایک اہم ثقافتی مرکز بن جاتا ہے۔ سامانی 990ء کی دہائی میں دریا یے جیحوں کے مشرق میں قراخانی ترکوں اور مغرب میں غرنویوں کے آگے تیں۔

#### الاندلس كي سييني سلطنت

912-61ء: ایک حاکم مطلق خلیفه عبدالرحمٰن ثالث کی حکومت۔

1027ء - 969ء: قرطبہ \_علم کا مرکز \_

1010ء: مرکزی اقتدار کمزور پرجاتا ہے اور چھوٹے چھوٹے امیر مقامی حکومتیں قائم کر لیتے بیں

1064ء: شاعر وزيراورالبيات دال ابن حزم كي وفات \_

1085ء: عيسائي افواج طليطله كوفتح كرليتي بين-

1003-929ء: حمدانی: عرب قبائلی حلب اور موصل پر حکومت کرتے ہیں۔ دربار عالمول ٔ تاریخ دانول شاعروں اور فیلسونوں کی سر پرسی کرتا ہے۔

950ء۔ حلب میں فیلسوف اور درباری موسیقار ابونصر الفارانی کی وفات۔

#### (1030ء - 930ء) بويه:

950ء: ایران کے بارہ امامی شیعہ اور دیلم کے کوہ نشین 930ء کی دہائی کے دوران مغربی ایران میں زور پکڑنا شروع کرتے ہیں۔

945ء: بوید بغداد جنوبی عراق اوراومان میں زور پکڑتے ہیں۔

شراز کے مقابلے میں بغدادائی املیازی حیثیت کھونا شروع ہوجاتا ہے جبکہ شراز

علم کا ایک مرکز بننے لگتا ہے۔

983ء: او بیکا اتحاد ٹوٹنا شروع ہو جاتا ہے۔ آخر کارمحود غزنوی کے ہاتھوں انہیں رے میں مسطح مرتفع کے مسلح مرتفع کے مسلح مرتفع کے علاقوں میں بھی غزنویوں ہی کے ہاتھوں شکست اٹھانا پڑتی ہے۔

#### 935-69ء: إخشيريه:

ترک نژاد محد ابن طفج إخيديك بنياد ركها ب جوممر شام اور جاز پر حكومت كرتے بين -

#### 1171ء-969ء: شيعه فاظمى:

972ء فاطمی اینا دارالخلافہ قاہرہ منتقل کر لیتے ہیں جوشیعی علم کا ایک مرکز بن جاتا ہے۔ فاطمی قاہرہ میں الازہر کا مدرسہ قائم کرتے ہیں۔

#### 1118ء ـ 976ء: غزنوي:

- 1030ء - 999ء بمحمود غزنوی شالی ہندوستان پرمستقل حکومت قائم کر لیتا ہے اور ایران میں سامانیوں کواقتہ ارسے بے دخل کر دیتا ہے۔

1037ء عظیم فیلسفوف ابن سینا (جنہیں مغرب میں Avicenna کہا جاتا ہے) ہمدان میں وفات یا جاتے ہیں۔

#### 1118ء - 990ء : سلحوتی سلطنت:

990ء کی دہائی: وسطی ایشیا سے تعلق رکھنے والاسلجو تی ترک خاندان اسلام قبول کر لیتا ہے۔ گیارہویں صدی کے آغاز میں وہ اپنی خانہ بدوش گھڑسوار فوج کے ساتھ ماورالنہر اورخوارزم میں داخل ہو جاتے ہیں۔

1030ء کی دہائی: سلحوتی خراسان پر حمله آور ہوتے ہیں۔

1040ء: وه غزنو يول سے مغربی ايران حاصل كر ليتے ہيں اور آ ذربا يجان ميں داخل ہو

جاتے ہیں۔

. منطان طغرل بیگ عبای خلفاء کے نمائندہ کے طور پر بغداد سے سلحوتی سلطنت پر حکومت کرتا ہے۔

1063-73ء: سلطان الب ارسلان كي حكومت-

7-1065ء: بغداد میں مرسته نظامیہ قائم کیا جاتا ہے۔

92-1073ء: ملك شاه سلطنت يرحكومت كرتا ب نظام الملك وزير موتا ب-

ترك فوجيس شام اوراناطوليه مين داخل موجاتي بيں۔

1071ء: سلحوق فوجیس میز کیرٹ کی جنگ میں بازنطینیوں کو شکست دے دیت ہیں سلحوقی ایٹ آپ کو آگا ہے۔ ایک میں مشکم کرتے ہیں اور بحر ایکئن تک پہنچ جاتے ہیں (1080ء)۔

سلجو قیوں کی فاطمیوں اور شام کے مقامی حکمرانوں سے جنگیں ہوتی ہیں۔ پر مدن سام ہے مقامی حکمرانوں سے جنگیں ہوتی ہیں۔

10ء: بازنطینی بادشاہ المدیسیس کومنیس اوّل این علاقوں پر کمجوقیوں کے حملوں کے

خلاف مغربی عیسائیت سے مدد مانگتا ہے۔

1095ء: پوپ اربن دوم پہلی صلیبی جنگ کا پر جار کرتا ہے۔

1099ء: صليبي جناكبو يروشكم كوفتح كر ليت بين-

صلیبی بنگرونسطین اناطولیداورشام میں چارصلیبی ریاستیں قائم کرتے ہیں۔

1090ء کی دہائی: اسمعیلی سلجوق اور سن تسلط کے خلاف بغاوت کا آغاز کرتے ہیں۔سلطنت

کے مختلف حصوں میں مقامی ترک حکومتیں قائم ہونا شروع ہوجاتی ہیں۔

1111ء: بغداد مين البيات دان ادر فقيهه ابوحامد الغزيل وفات يا جاتے مين-

1118ء: سلجوقی سلطنت ٹوٹ کرآ زادریاستوں میں تقتیم ہوجاتی ہے۔

1258ء۔ 1118ء: جپوٹی جپوٹی حکومتیں عباسی خلافت کوسلیم کرتے ہوئے آزادانے عمل کرتی بین تاہم عملی طور پر وہ صرف قریب حکمران اعلیٰ تر طاقت کی اطاعت کرتی ہیں۔

نمایاں مثالیں ہیں:

73-1127ء: زنگی خاندان جس کا بانی ایک سلجوق کمان دارتھا۔ وہ صلیبوں کے خلاف شام میں ایک شکر اکٹھا کرنے ہے آغاز کرتا ہے۔

1269ء۔ 1130ء: سی حکمرانوں کا ایک خانوادہ الموحدین امام الغزائی کے اصولوں کے مطابق

شالی افریقه اور پین میں اصلاح کی کوشش کرتا ہے۔

1220ء۔1150ء: شال مغربی ماورالنہر کا خوارزم شاہ ایران میں باقی ماندہ چھوٹی سلجوق حکومتوں کوشکست دیتا ہے۔

1250ء -1171ء: کردجرنیل صلاح الدین کا قائم کردہ ایوبی خاندان صلیبیوں کے خلاف زنگیوں کی مہم کو جاری رکھتا ہے مصر میں فاظمی خلافت کو شکست دیتا ہے اور وہاں سی عقاید کورائج کرتا ہے۔

1225ء۔ 1180ء: بغداد میں عباسی خلیفہ الناصر زیادہ مؤثر حکمرانی کے لیے فتو وُں کو استعال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

1187ء: صلاح الدین هلین کی جنگ میں صلیبوں کو شکست دیتا ہے اور بروشلم مسلمانوں کو دوبارہ مل جاتا ہے۔ دوبارہ مل جاتا ہے۔

1191ء: صوفی اور فلفی نیخی سم وردی حلب میں انقال کر جاتے ہیں مکنه طور پر انہیں الویوں نے بدعت کی وجہ سے سزا دی ہوتی ہے۔

1193ء: ایرانی نژادغوری دہلی کو حاصل کر لیتے ہیں اور ہندوستان پر حکومت قائم کرتے ہیں۔

1198ء: قرطبہ میں فیلسفوف ابن رشد (جنہیں مغرب Averroes کے نام سے جانتا ہے)وفات یا جاتے ہیں۔

1220ء۔ 1199ء: علاء الدین محمود خوارزم شاہ ایک عظیم ایرانی بادشاہت کے قیام کا فیصلہ کرتا ہے۔

87-1205ء: ہندوستان میں ایک ترک غلام خاندان غور یوں کو شکست دیتا ہے اور سلطنت دہلی کو قائم کر کے گڑگا کی پوری وادی پر حکومت کرتا ہے۔ تاہم جلد ہی ان جیموٹی جیموٹی حکومتوں کومنگول خطرے سے دوجیار ہونا پڑتا ہے۔

1220-31ء: پہلا زبردست منگول حملۂ شہروں کی وسیع پیانے پر تباہی و بربادی واقع ہوتی سے۔

1224ء1391ء:سنہرے اردو کے منگول کیسپین کے شال اور بحراسود کے علاقوں پر حکومت کرتے ہیں اور اسلام قبول کر لیتے ہیں۔

1225ء: الموحدين سپين كوچمور ديتے ہيں جہال مسلمانوں كا اقتدار آخر كارغر ناطه كى جيموثى

1358ء -1227ء: چفتائي منگول خان ماورالنهر ير حكومت كرتے بين اور اسلام قبول كر ليت

1551ء -1228ء: تونس میں الموحدین خاندان کی جگہ تفصی خاندان لے لیتا ہے۔

س سلطنت تک محدود ہو گیا ہوتا ہے۔

1227ء: منگول راہبر چنگیز خان فوت ہو جاتا ہے۔

1240ء: صوفی فلفی معیدالدین ابن العربی "وفات یا جاتے ہیں۔ 1250ء: ایک غلام فوجی دسته یعنی مملوک ایو بیوں کا تخته الث دیتے ہیں۔ وہ مصراور شام پر حکومت قائم کرتے ہیں۔ 1335ء - 1256ء: الل خاني متكول عراق اور ايران يرحكومت كرتے ميں اور اسلام قبول كر کتے ہیں۔ 1258ء: وہ بغداد کو تاہ کردیتے ہیں۔ 1260ء: مملوک سلطان بیرس ایل خانی منگولوں کوعین جالوت کی جنگ میں شکست دیتا ہے اورشامی ساحلوں پر بہت سے باقی ماندہ قلعوں کو برباد کردیتا ہے۔ 1273ء: رقصال درویتوں کے بانی جلال الدین روی اناطولیہ میں وفات یا جاتے ہیں۔ عثان ایک غازی بازنطینی سرحد پراناطولیه میں عثانی سلطنت کی بنیادر کھتا ہے۔ 59-1326ء عثان كابياارخان برصه كودار الحكومت بناكراكي آزادعثاني رياست قائم كرتا ب اورزوال یاتی ہوئی بازنطینی سلطنت پرغلبہ یالیتا ہے۔ 1328ء: مصلح امام احمد ابن تيمية دمشق مين وفات يا جاتے ہيں۔ 53-1334ء:غرناطه كابادشاہ بوسف الحمرائقمير كروا تا ہے جے اس كابيٹا تكمل كرتا ہے۔ 1405ء۔ 1369ء: تیور لنگ ثمر قند میں چقائی منگول اقتدار کو بحال کرتا ہے اور بیشتر مشرق وسطی اور اناطولیہ کو فتح کر لیتا ہے نیز دہلی پر بھی قابض ہو جاتا ہے۔ تاہم اس کی وفات کے بعد سلطنت بکھر جاتی ہے۔ 1389ء: عثانی کوسود کے میدان میں سربول کوشکست دے کر بلقان کوزیکیس کر لیتے ہیں۔ وہ اپنے اقتدار کواناطولیہ تک وسعت دیتے ہیں تاہم 1402ء میں تیمور لنگ ان کا تختەالك دىتا ہے۔ 1403-21ء: تیمور کی وفات کے بعد محداول عثانی ریاست کو بحال کرتا ہے۔

1406ء: فيلسفوف اور تاريخ دال ابن خلدون وفات يا جاتے ہيں۔

1421-51ء: مراداول منگری اور مغرب کے خلاف عثانی اقتدار کوتسلیم کروا تا ہے۔

1453ء: محمد دوم''الفاتح'' قط طفلنيه كو فتح كر ليمّا ہے جو آئندہ استنبول كہلاتا ہے۔ وہ اسے عثانی سلطنت كا دارالحكومت قرار ديتا ہے۔

1492ء: غرناطه كي مسلمان بادشاهت يركيتهولك بادشاه فر دُينندُ ادرايز ابيلا فتح يا ليت بير \_

1502-24ء: مفوی صوفی سلسلے کا سربراہ اسلیل ایران کوفتح کر لیتا ہے جہاں وہ مفوی سلطنت

قائم کرتا ہے۔ اب بارہ امامی شیعیت ایران کا سرکاری ند بہ قرار پاتی ہے اور اسلمبیل کی سنی عقاید کو دبانے کی سفا کانہ کوششوں کے نتیج میں عثانی سلطنت میں

شیعوں پرعذاب وسزا کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے۔

1510ء: المعیل سی از بکول کوخراسان سے نکال باہر کرتا ہے اور وہاں شیعہ حکمرانی قائم کر دیتا ہے۔

1513ء: پرتگير تا جر جنوبي چين پينچة بيں۔

1514ء: سلطان سلیم اول کالد بران کی جنگ میں شاہ استعمال صفوی کی فوج کوشکست ویتا ہے۔ جس سے عثانی علاقے میں مغرب کی جانب صفویوں کی پیش قدمی رک جاتی ہے۔

1517ء: عثانی مملوکوں کو شکست دے کرمصراور شام کو فتح کر لیتے ہیں۔

66-1520ء سلیمان جمعے مغرب میں عالی شان کے نام سے جانا جاتا ہے عثانی سلطنت کو وسعت دیتا ہے اوراس کے منفرداور ممتاز اداروں کو قائم کرتا ہے۔

1522ء: عثانی رہوڈز کو فتح کر لیتے ہیں۔

74-1524ء: طہماسپ اول ایران کا دوسراصفوی بادشاہ وہاں شیعی غلیے کو متحکم کرتا ہے۔اس کا در بارفنون خاص طور پرمصوری کا مرکز بن جاتا ہے۔

1526ء: بابر ہندوستان میں مغل سلطنت قائم کرتا ہے۔

1529ء: عثانی ویانا کامحاصرہ کرتے ہیں۔

1542ء: پرتگیز بہلی بور پی تجارتی سلطنت ( کمرشل ایمپائر) قائم کرتے ہیں۔

1543ء: عثاني منكري يرتسلط جماليت بير-

-1552ء: روی دریائے والگاپر واقع قازان اور استراخان کی منگول ریاستوں کو فتح کر لیتے ہیں۔ 1605ء -1560ء: اکبر مغل ہندوستان کا شہنشاہ بنتا ہے اور اپنے افتد ار کے نقطۂ عروج کو پہنچ جاتا ہے۔ اکبر ہندوسلم تعاون کو فروغ دیتا ہے اور جنو بی ہندوستان کے علاقوں کو فتح کر لیتا ہے۔وہ ایک ثقافتی نشاۃ ٹانیہ کی سر پرتی کرتا ہے۔ بح ہند میں عثانیوں اور پرتگیز وں کے مابین بحری جنگ ہوتی ہے۔

1570ء: عثانی قبرص کوحاصل کر کیتے ہیں۔

1578ء: عثانیوں کا درباری معمار (آر کیٹکٹ) سنان پاشا فوت ہوجاتا ہے۔

1580ء کی دہائی: پرتگیز ہندوستان میں کمزور ہوجاتے ہیں۔

1629ء ۔ 1588ء: شاہ عباس اول اصفہان میں ایک عظیم الشان در بارتشکیل دیتے ہوئے ایران میں صفوی سلطنت پر حکومت کرتا ہے۔ وہ عثانیوں کو آذر بائیجان اور عراق سے نکال دیتا ہے۔

1590ء کی دہائی: ڈج ہندوستان میں تجارت شروع کرتے ہیں۔

1601ء: ڈرچ پرتگیزوں کے قلعوں پر قبضہ کرنے لگتے ہیں۔

1602ء: صوفی تاریخ دال ابوالفضل علامی کی وفات۔

1625ء: مصلح (ريفارمر) احدسر ہنديؒ کي وفات۔

1627-58ء: شاہجہان مغل سلطنت پر حکومت کرتا ہے جو اس کے عہد میں اپنی نفاست و لطافت کے عروج پر پہنچ جاتی ہے۔وہ تاج محل تعمیر کروا تا ہے۔

1631ء: اسفهان میں شیعہ فلسفی میر دیمد کی وفات۔

1640ء: ابرانی فلسفی اورصونی مُلّا صدراکی وفات۔

1656ء عثانی وزیرعثانی سلطنت کے زوال کوروک دیتے ہیں۔

1707ء۔ 1658ء: آخری بڑا مغل شہنشاہ اورنگ زیب سارے ہندوستان کو اسلامیانے کی کوشش کرتا ہے لیکن زیریا ہندواور سکھ معاندت کو پیدا کرنے کا باعث بنتا ہے۔

1669ء: عنانی کریٹ کوویس سے حاصل کر لیتے ہیں۔

1681ء: عثانی روس کو کیف دے دیتے ہیں۔

1683ء: عثانی ویانا کے دوسرے محاصرے میں ناکام ہو جاتے ہیں تاہم وہ عراق کو صفو یوں سے دوبارہ حاصل کر لیتے ہیں۔

1699ء: کارلوو چز معاہدے کے تحت عثانی منگری کو آسریا کے حوالے کر دیتے ہیں کہلی بہلی بردی عثانی بسیائی۔

1700ء: ایران کے اہم شیعہ عالم خمر باقر مجلس کی وفات۔

1707-12ء مغل سلطنت اپنے جنوبی اور مشرقی صوبے کھو پیٹھتی ہے۔ 1715ء: آسر يائي اور يروشيائي بادشامتين وجود يذير بهوتي مين -1718-30ء: سلطان احد سوم عثانی سلطنت کومغربیت سے ہم آ ہنگ کرنے کے لیے پہلی مرتبہ اصلاح کرنے کی کوشش کرتا ہے گرین چریوں کی بغاوت کی وجہ سے بیاصلاحات ختم ہو جاتی ہیں۔ 1722ء: افغان باغی اصفہان پر حملہ کرتے ہیں اور اشرافیہ کافل عام کرتے ہیں۔ 1726ء: نادرشاہ عارضی طور پر ایرانی شیعہ سلطنت کی عسکری قوت کو بحال کرتا ہے۔ 1739ء: نادرشاہ د ہلی کو فتح کر لیتا ہے اور ہندوستان میں مؤثر مغل حکمرانی کا خاتمہ کردیتا ہے۔ ہندو ٔ سکھ اور افغان افتدار کے لیے باہم نبرد آ زما ہوتے ہیں۔ نادرشاہ ایران کوسی مسلک کی طرف لانے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ اہم ایرانی مجہدین ایران کو چھوڑ دیتے ہیں اور عثانی عراق میں پناہ حاصل کر لیتے ہیں جہاں وہ شاہوں سے آزاد قوت واقتدار کا ایک مرکز قائم کر لیتے ہیں۔ 1748ء: نادرشاہ کو قتل کر دیا جاتا ہے۔انتشار کا ایک دور شروع ہو جاتا ہے جس کے دوران ابرانی ، جو کہ اصولی موقف پر قائم رہتے ہیں علبہ حاصل کر لیتے ہیں اور لوگوں کو قانون اورنظم (آرڈر) کا ایک سرچشمہ مہیا کرتے ہیں۔ 1762ء: مندوستان مين صوفي مصلح (ريفارمر) شاه ولى اللهُ وفات يا جاتے بين \_ 1763ء: برطانوی منتشر ہندوستانی ریاستوں پراینے غلبہ کو وسعت دیتے ہیں۔ 1774ء: روی عثاینوں کو کمل طور پرشکست سے دو چار کر دیتے ہیں۔ وہ کر یمیا گوا بیٹے ہیں اورزارعثانی سرزمین پرآ رتھوڈ وکس عیسائیوں کا''محافظ''بن جاتا ہے۔ 1779ء: آ قامحمہ خان ایران میں قاچار عہد حکومت کی بنیا در کھنا شروع کرتا ہے جوصدی کے اختیّام تک مضبوط حکومت کو بحال کرنے کا اہل ہو جاتا ہے۔ 1789ء: فرانسیسی انقلاب بیا ہوتا ہے۔ 1807ء-1789ء سليم ثالث عثاني سلطنت ميں مغربيت لانے والى نئ اصلاحات كے لئے عملى اقدامات كرتا ہے اور يور يى داراككومتوں ميں يہلے عثانی سفارت خانے قائم كرتا

> ہے۔ 1792ء: عسکریت پیندعرب مصلح (ریفارمر) محمد ابن عبدالوہاب کی وفات۔

1793ء ہندوستان میں پہلے پروٹسٹنٹ مبلغین (مشنریز) کی آمد ہوتی ہے۔

1818ء ۔ 1797ء: ایران پڑفتے علی شاہ حکومت کرتا ہے ۔ وہاں برطانوی اور روی اثر ورسوخ

میں اضافہ ہوجاتا ہے۔

1801ء - 1798ء: نيولين مصرير قبضه كرليتا ہے۔

1803-13ء: وبابي حجاز كوعثاني قبض سے نكال كراس يرغلبه يا ليت ين-

1805-48ء: محمعلی مصر کوجدید بنانے کی کوشش کرتا ہے۔

39-1808ء: سلطان محمد دوم 'وعظیمات' كعنوان سے عثانی سلطنت میں جديديت پيندانه

اصلاحات کومتعارف کرواتا ہے۔

1814ء: معاہرہ گلتان: کا کیشیائی علاقہ روس کے حوالے کر دیا جاتا ہے۔

1815ء: عثاني تبلط كے خلاف سرب بغاوت۔

1821ء: عثانیوں کے خلاف یونانی جنگ آزادی۔

1830ء: فرانس الجيريا يرقضه كرليتا ہے۔

1831ء: محمد علی عثانی شام پر قبضہ کر لیٹا ہے اور اناطولیہ میں کافی اندر تک گھس جاتا ہے۔ وہ عثانی سلطنت میں ایک حقیقاً آزاد ریاست کے اندر ریاست قائم کرتا ہے۔ یور پی طاقتیں عثانی سلطنت کے تحفظ کے لیے مداخلت کرتی ہیں اور محمد علی کو شام سے واپس ہونے رمجبور کرتی ہیں (1841ء)۔

1836ء: خصوفی مصلح (زیفارمر) احمد ابن ادر لین کی وفات۔

1839ء: برطانوی عدن پر قبضه کر لیتے ہیں۔

1839-61ء: سلطان عبدالحميد عثاني سلطنت كے زوال كو روكنے كے ليے زيادہ جديديت

پندانه اصلاحات کا آغاز کرتا ہے۔

9-1843ء: برطانوي سندھ طاس پر قبضہ کر لیتے ہیں۔

6-1854ء: كريميائى جنك جوعثاني سلطنت مين عيسائى الليتون كے تحفظ كے حوالے مے بيدا

مونے والی یور لی رقابت کی وجہ سے بریا ہے۔

مصر کا گورز سعید پاشا فرانسیسیوں کونہر سوئز کی رعایت عطا کرتا ہے ۔مصراینے پہلے ، غ ملک قرض کر رہے ۔

غیرملکی قرض کا معاہدہ کرتا ہے۔

8 1857ء: برطانون محمرانی کے خلاف ہندوستانی جنگ آزادی۔ برطانوی آخری مخل بادشاہ

کو با قاعدہ طور پرمعزول کر دیتے ہیں۔سرسید احمد خان مغربی خطوط پر اسلام میں اصلاح اور برطانوی ثقافت کواختیار کرنے کی وکالت کرتے ہیں۔

1860-61ء: لبنان میں دروز باغیوں کے ہاتھوں عیسائیوں کے قبل عام کے بعد فرانسیسی مطالبہ کرتے ہیں کہاہے فرانسیسی گورز کے ساتھ خود مخارصوبہ بنا دیا جائے۔

1861-76ء: سلطان عبدالعزیز عثانی سلطنت کی اصلاح کاعمل جاری رکھتا ہے مگر بھاری غیر ملکی قرضے بھی حاصل کرتا ہے جن کا متیجہ بید نکلتا ہے کہ سلطنت دیوالیہ ہو جاتی ہے اور عثانی مالیات پر یور پی حکومتوں کا قبضہ ہو جاتا ہے۔

79-1863ء مصر کا گورنر اسلعیل پاشا وسیع پیانے پر جدیدیت کو اپنا تا ہے مگر غیر مکی قرضے بھی حاصل کرتا ہے جس کا متیجہ دیوالیے اور نہرسوئز کی برطانویوں کے ہاتھ فروخت (1875ء) اور مصری مالیات پر یورپی تسلط کی صورت میں فکاتا ہے۔

9-1871ء: ایرانی مصلح (ریفارم) الافغانی مصر میں رہتے ہیں اور محمد عبدہ سمیت مصری مصلحین (ریفارم) کا ایک حلقہ تشکیل دیتے ہیں۔ ان کا مقصد اسلام کے احیاء اور جدیدیت پذیری (ماڈرنائزیشن) کے ذریعے پورپ کے ثقافتی غلبہ و تسلط کو روکنا تھا۔

1872ء: ایران میں برطانوی روی رقابت شدت پکڑ لیتی ہے۔

1876ء: عثانی سلطان عبدالعزیز کومحلاتی انقلاب کے ذریعے معزول کر دیا جاتا ہے۔ عبدالحمید ثانی پہلے عثانی دستور کو نافذ کرنے کا اعلان کرتا ہے۔ تاہم وہ اسے بعد میں معطل کر دیتا ہے۔ تعلیم' ذرائع آ مدروفت اور ذرائع مواصلات میں برسی عثانی اصلاحات۔۔۔

1879ء: الملحيل ما شاكومعزول كرديا جاتا ہے۔

1881ء: فرانس تونس ير قبضه كرليتا ہے۔

2-1881ء: آئین پیندوں اور اصلاح پیندوں کے ساتھ مل کر مقامی مصری افسر بغاوت کر دیتے ہیں۔ تاہم ایک عوامی ابھار مصر دیتے ہیں۔ تاہم ایک عوامی ابھار مصر پر برطانوی قبضے کی راہیں کشادہ کرتا ہے جس میں لارڈ کروم گورز بنآ ہے۔ (1907ء-1882ء)۔

شام کی آزادی کے لئے خفیہ انجمنوں کی مہم۔

1889ء: برطانوى سودان يرقبضه كرييت بير-

1892ء: ایران میں تمباکو کا بحران۔ شاہ کو ایک متاز مجہد کا فتو کی برطانو یوں کو تمبا کو کے سلسلے میں دی گئی رعایت منسوخ کرنے پرمجبور کرتا ہے۔

1894ء: عثانی حکومت کے مخالف دس سے ہیں ہزار کے درمیان آ رمینیا ئیوں کو بے رحی
سے قبل کر دیا جاتا ہے۔

1896ء: ایران کے ناصر الدین شاہ کوالا فغانی کا ایک شاگر قبل کر دیتا ہے۔

1897ء: باسل میں پہلی صہیونی کانفرنس منعقد ہوتی ہے۔ اس کا حتمی مقصد عثانی صوبے فلسطین میں ایک یہودی ریاست تخلیق کرنا ہوتا ہے۔

الافغاني كي وفات\_

1901ء: ایران میں تیل دریافت ہوتا ہے اور برطانو یوں کورعایت دے دی جاتی ہے۔

1903-14: برطانویوں کے بنگال کوتقتیم کرنے سے خوف پیدا ہو جاتا ہے کہ وہ ہندوستان میں ہندووک اور مسلمانوں کوتقتیم کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں ای خوف سے فرقہ وارانہ بے چینی پدا ہوتی ہے اور مسلم لیگ کا قیام عمل میں آتا ہے (1906ء)۔

1905ء: مصری مصلح (ریفارمر) محمد عبدہ وفات یا جاتے ہیں۔

1906ء: ایران میں ایک دستوری انقلاب شاہ کو مجبور کرتا ہے کہ وہ دستورکا اعلان کرے اور ایک میں ایک دستوری انقلاب شاہ کو مجبور کرتا ہے کہ وہ دستورکا اعلان کرے اور ایک مجلس قائم کرے تاہم ایک انگریز روی (اینگلور شین ) معاہدہ (1907ء) اور شاہ کی طرف سے روی حمایت کے ساتھ ہونے والا ردِ انقلاب دستور کومنسوخ کر دیتا ہے۔

1908ء: "نو جوان تركول" (The Young Turks) كا انقلاب سلطان كورستوركى بحالي

پرمجبور کر دیتا ہے۔ بہل عالمی جنگ۔

برطانیہمصر کواپنامحروسہ ملک قرار دے دیتا ہے ٔ ایران پر برطانوی اور روی فوجیس قبضہ کرلیتی ہیں۔

1916-21ء: عرب برطانویوں کے اشتراک سے عثانیوں کے خلاف بغادت کر دیتے ہیں۔

1917ء: بالفور اعلان (The Balfour Declaration) برطانيه كوفلسطين ميس يبودي

وطن کے قیام کے لیے با قاعدہ تائید وحمایت مہیا کرتا ہے۔

1919-21ء: ترک جنگ آزادی۔ اتاترک بور پی طاقتوں کو طبیح میں رو کے رکھنے میں کامیاب ہو جاتا ہے اور ایک آزاد ترک ریاست قائم کرتا ہے۔ وہ سیکولر اور جدیدیت پندانہ انقلابی پالیسیاں اختیار کرتا ہے(8-1924ء)۔

1920ء: سائیکس پائیکاٹ معاہدے کی اشاعت:

پہلی عالمی جنگ میں عثانی سلطنت کی شکست کے بعداس کے صوبہ جات برطانیہ اور فرانس میں تقسیم ہو جاتے ہیں جو انتذاب اور حفاظتی علاقے قائم کرتے ہیں حالانکہ عربوں سے جنگ کے بعد آزادی کا وعدہ کیا گیا ہوتا ہے۔

1920-22ء: گاندھی برطانوی حکمرانی کے خلاف عوامی نافر مانی کی دومہمات کے ذریعے ہندوستان کے عام لوگوں کومتحرک و بیدار کرتا ہے۔

1921ء: رضا خان ایران میں ایک کامیاب انقلاب کی قیادت کرتا ہے اور پہلوی عہد حکومت کی بنیاد رکھتا ہے۔ وہ ایران میں ایک بے رحمانہ سیکولر اور جدت پندانہ یالیسی کومتعارف کرواتاہے۔

1922ء: ممصر کو رسماً آزادی مل جاتی ہے تاہم برطانیہ دفاع' خارجہ پالیسی اور سوڈان پر کنٹرول برقرار رکھتا ہے۔ 1923ء سے 1930ء کے دوران مقبولِ عام وفعہ پارٹی تین قانونی انتخابی نتوحات حاصل کرتی ہے لیکن ہر مرتبداسے یا تو برطانیہ یا بادشاہ مستعفی ہونے پر مجبور کر دیتے ہیں۔

1932ء: مملکت سعودی عرب قائم کی جاتی ہے۔

1935ء: مصریس سلفیتر کی کے بانی مصلح (ریفارمر) اور صحافی راشدرضا کی وفات۔

1938ء: ہندوستانی شاعر اور فلٹی محمد اقبال وفات یا جاتے ہیں۔

45-1939ء: دوسری عالمی جنگ۔ برطانوی رضا شاہ کومعزول کردیتے ہیں جس کا جائشین اس کے بیٹے محدرضا کو بنایا جاتا ہے (1944ء)۔

1940ء كى دبائى: اخوان المسلمون مصرمين سب سے زيادہ مضبوط سياسى قوت بن جاتى ہے۔

1945ء: ترکی اقوام متحدہ میں شامل ہو جاتا ہے اور ایک کثیر جماعتی ریاست بن جاتا ہے (1947ء)۔ عرب لیگ کی تشکیل۔

1946ء: ہندوستان میں فرقہ وارانہ فسادات کے بعد مسلم لیگ ایک الگ ریاست کے لئے تحریک شروع کرتی ہے۔

1947ء: مسلم اکثریت والے علاقوں پرمشمل پاکستان وجود میں آتا ہے۔ ہندوستان کی تقسیم کے نتیج میں مسلمانوں اور ہندوؤں ہردو کا قل عام وقوع پذیر ہوتا ہے۔

یم سے بیج یک سیمانوں اور جمدووں ہردوہ کی عام ووں پدر ہونا ہے۔
1948ء: اقوام متحدہ کے ایک اعلامئے (ڈیکٹریش) کے نتیج میں فلسطین میں برطانوی
انتذاب ختم ہو جاتا ہے اور یہودی ریاست اسرائیل وجود میں آتی ہے۔ اسرائیل
فوجیس پانچ عرب ملکوں کی افواج کوشکست دیتی ہیں جنہوں نے نوزائیدہ یہودی
ریاست پر چڑھائی کی ہوتی ہے۔ یہودیوں کےظلم وستم کی وجہ سے ساڑھے سات
لاکھ (750,000) فلسطینی ملک چھوڑ دیتے ہیں اور بعد میں انہیں اپنے گھروں کو واپس آنے کی اجازت نہیں دی جاتی۔

3-1951ء: مجمد مصدق اور قومی محاذ جماعت (National Front Party) ایرانی تیل کوقومیا لیتے ہیں۔ شاہ مخالف مظاہروں کے بعد شاہ ایران سے فرار ہو جاتا ہے گری آئی اے اور تیل اے اور برطانوی اٹیلی جنس کے منظم کردہ انقلاب کے بعد واپس آ جاتا ہے اور تیل کی یور یی کمپنیوں کے ساتھ نئے معاہدے ممل میں آتے ہیں۔

1952ء: مصرین جمال عبدالناصر کی قیادت میں''آ زاد افسران' کے انقلاب میں شاہ فاروق کومعزول کر دیا جاتا ہے۔ ناصر اخوان المسلمون پر جبرواستبداد روا رکھتا ہے اور ہزاروں اخوانوں کوعقوبت خانوں میں بند کر دیا جاتا ہے۔

1954ء: الجيرياً ميں سيكورنيشنل لبريشن فرنٹ (NLF قومی تحافِ آ زادی) فرانسيسي نوآ بادياتی تحكمرانی كے خلاف انقلاب كى قيادت كرتا ہے۔

1956ء: پاکستان کا پہلاآ ئین منظور کیا جاتا ہے۔ جمال عبدالناصر نہر سوئیز کوقو میا لیتے ہیں۔ 1957ء: ایران میں شاہ محمد رضا پہلوی امریکی می آئی اے اور اسرائیلی موساد (MOSSAD) کی معاونت سے خفیہ پولیس ساواک (SAVAK) کی بنیاد رکھتا

69-1958ء: پاکستان میں جز ل محمد ابوب خان کی سیکولر حکومت۔

1961ء: شاہ امران محمد رضا شاہ بہلوی جدیدیت پذیری (ماڈرنائزیشن) کے سفیدانقلاب کا اعلان کرتا ہے جس میں مذہب کومحدود کر دیا جاتا ہے اور ایرانی معاشرے کے اندر تقسیم واقع ہوتی ہے۔

1963ء: این ایل ایف الجیریا میں سوشلسٹ حکومت قائم کر دیتا ہے۔

آیت الله تمینی بہلوی شہنشاہی پر تقید کرتے ہیں' پورے ایران میں عوامی مظاہرے كرواتے ہيں۔ انہيں يہلے حوالہ زندال كرديا جاتا ہے اور بالآخر جلاوطن كر كے عراق جھیج دیا جاتا ہے۔

1966ء: ناصرممتازمصری بنیاد پرست نظریه ساز سید قطب کومزا کا حکم دیتا ہے۔

1967ء: اسرائیل اور اس کے عرب پڑوسیوں کے درمیان چھ روزہ جنگ ہوتی ہے۔ اسرائیل کی فتح اور عربوں کی شکست کی وجہ سے بورے مشرقِ وسطی میں مذہبی احیا رونماً ہوتا ہے چونکہ سیکولر یالیسیاں نا قابلِ اعتبار دکھائی ویتی ہیں۔

1970ء: ناصر فوت ہو جاتا ہے انورالسادات اس کا جانشین بنتا ہے۔ وہ مصری اسلام پندوں کی حمایت اور تائید حاصل کرنے کے لیے انہیں حکومت میں شامل کرتا

ہے۔ 1971ء: شخ احمد یاسین مجامعہ ( کانگرس) کے نام ہے ایک فلاحی تنظیم (ویلفیئر آرگنا ئزیشن) قائم کرتے ہیں اور فلسطین کا ایک اسلامی تشخیص حاصل کرنے کے لیے بی ایل او کی سیکوار قوم پرتی کے خلاف مہم چلاتے ہیں۔ مجامعہ کو اسرائیل کی مدد حاصل ہوتی

7-1971ء: یا کستان کے وزیراعظم ذوالفقار علی بھٹو ایک بائیں بازو کی (لیفٹسٹ) سیکولر طومت قائم كرتے ہيں جو اسلام پندول كورعايتين تو ديتى ہے مگريداقدامات اطمینان بخش نہیں ہوتے ۔

1973ء: یوم کپور پرمفراورشام اسرائیل پرحمله کر دیتے ہیں اور جنگ تلے میدان میں ایس یراثر کارکردگی کا مظاہرہ کرتے ہیں جوسادات کو 1978ء میں کیمی ڈیوڈ میں جرأت مندانہ امن معاہدہ کرنے کی حیثیت دلا دیتی ہے۔

88-1977ء: ياكتان مين رائخ العقيده مسلمان ضياء الحق ايك كامياب انقلاب كي قيادت كرتے بين اور ايك زياده اسلامي حكومت قائم كرتے بين مگر پھر بھى وه حقيقى ساست سے مذہب کوالگ رکھتے ہیں۔

9-1978ء: انقلاب اران \_ آیت الله خمینی اسلامی جمهورید کے اعلیٰ ترین فقیه بن جاتے ہیں \_(,1979-89)

1979ء: یا کتان کے بنیاد پرست نظر بیساز ابوالاعلیٰ مودودی وفات یا جاتے ہیں۔

بہت سے منی بنیاد پرست مکہ میں کعبہ پر قبضہ کر لیتے ہیں اور اپنے لیڈر کے مہدی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ ریاست ان کا قبضہ ختم کرنے میں کامیاب ہو جاتی ہے۔

18-1979ء: تہران میں امریکی سفارت خانے میں امریکی ریفالیوں کوقیدی بنالیا جاتا ہے۔ 1981ء: صدر انور السادات کومسلمان انتہا پیندقل کر دیتے ہیں جومصری لوگوں کے ساتھ ان کے غیر منصفانہ اور جابرانہ برتاؤ نیز اسرائیل کے ساتھ ان کے معاہدہ امن کی مذمت کرتے ہیں۔

1987ء: مغربی کنارے اور غزہ کی پی پر اسرائیلی قبضے کے خلاف انتفاضہ کے نام سے فلسطینیوں کے عوامی احتجاجی مظاہرے شروع ہوتے ہیں۔ مجامعہ کی ایک ذیلی تنظیم حماس اب پی ایل اوکی مخالفت کے ساتھ ساتھ اسرائیل کی مخالفت بھی شروع کر دیتے ہے۔

دیتی ہے۔ 1989ء: آیت اللہ خمینی برطانوی مصنف سلمان رشدی کے ناول ''شیطانی آیات'' (The Satanic Verses) میں حضرت محمدﷺ کی تو بین آمیز تصویر کشی کے خلاف فتو کی جاری کرتے ہیں۔ایک ماہ بعد اسلامی کانفرنس کے انچاس ارکان میں سے اڑتالیس ارکان اس فتو ہے کو غیر اسلامی قرار دیتے ہیں۔

آیت الله ثمینی کی وفات کے بعد آیت الله خامنه ای ایران کے اعلیٰ ترین فقیہہ بن جاتے ہیں اور عملیت پیند حجتہ الاسلام رفسنجانی صدر بن جاتے ہیں۔

1990ء: الجیریا کے مقامی انتخابات میں اسلامی محاذ آزادی (ایف آئی ایس) سیکولر ایف امل این کے خلاف زبردست کامیابی حاصل کر لیتا ہے۔ 1992ء کے قومی انتخابات میں ان کی فتح یقینی دکھائی دیے گئی ہے۔

صدر صدام حسین ایک سیکولر حکمران کویت پر حمله کردیتے ہیں اس کے جواب میں امریکہ اور اس کے خلاف آپریشن امریکہ اور اس کے مغربی اور مشرقِ وسطی کے اتحادی عراق کے خلاف آپریشن ڈیزرٹ شارم (Operation Desert Storm) شروع کرتے ہیں ۔۔۔

1992ء: الجيريا ميں فوج ايف آئی ايس كوافتدار ميں آنے سے رو كئے كے ليے انقلاب بيا كرتى ہے اورتح يك كو د با ديتى ہے۔ اس كے نتيج ميں زيادہ انقلا في اركان ايك ہولناک دہشت گردانہ ہم کا آغاز کرتے ہیں۔

ابودھیا میں ہندو جماعت بی جے پی کے ارکان بابری متحد کوشہید کر دیتے ہیں۔

9-1992ء: سرب اور کروٹ قوم پرست منصوبہ بندی کے ساتھ بوسنیا اور کوسوو کے مسلمان

باسیوں کوتل اور گھروں کو چھوڑ دینے پر مجبور کرتے ہیں۔

1993ء: اسرائیل اورفلسطین معاہدۂ اوسلو پر دستخط کرتے ہیں۔

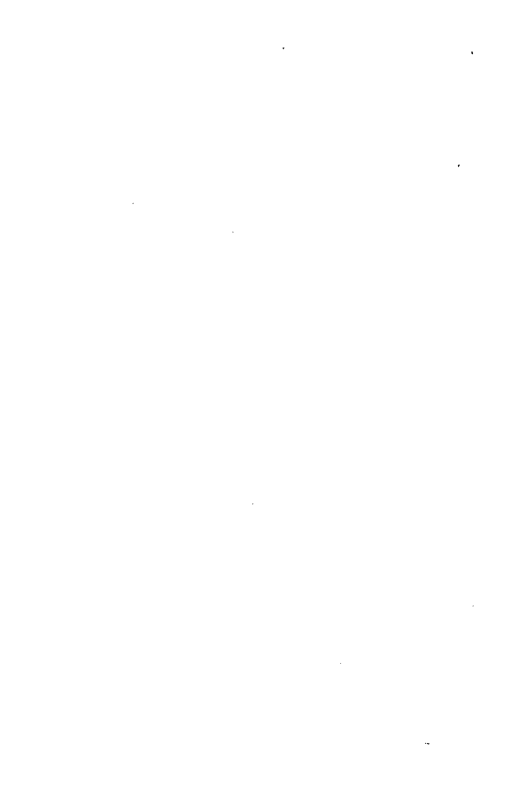
1994ء تحیر ون کی ایک مسجد میں ایک یہودی انتہا پیند کے ہاتھوں انتیس (29) مسلمانوں کے قتل کے بعد حماس کے خود کش بمباز اسرائیل میں یہودیوں کونشانہ بناتے ہیں۔ اوسلو معاہدے پر دستخط کرنے کی وجہ سے ایک یہودی انتہا پبند صدر اسحاق رابن کو قتل کر دیتا ہے۔

افغانستان میں طالبان بنیاد پرست اقتدار میں آ جاتے ہیں۔

1997ء: لبرل مُلَّا حجة الاسلام سيد خاتمي انتخابات ميں زبر دست کاميا بی حاصل کرتے ہوئے ايران کے صدر منتخب ہو جاتے ہیں۔

ایران کے صدر منتخب ہوجاتے ہیں۔ 1998ء : صدر خاتمی سلمان رشدی کے خلاف خمینی کے فتو ہے ہے اپنی حکومت کی لاتعلق کا اعلان کرتے ہیں۔





# حصهاول



## رسول الله ﷺ (570ء-632ء)

610ء میں رمضان کے مقدس مہینے کے دوران ایک عظیم عرب شخصیت کو ایک ایسا تجربه ہوا جس نے دنیا کی تاریخ کو تبدیل کر دیا۔ ہر سال ای مہینے میں حفزت محد ً ابن عبداللہ مکہ سے تھوڑا ہی باہر واقع کوہ حرا کی چوٹی پر بنے غار میں جایا کرتے تھے جہاں وہ عبادت کرتے' روزے رکھتے اورغریبوں کو خیرات دیا کرتے تھے۔ وہ عرب معاشرے کے بحران پر کافی کمبی مدت سے پریشان و متفکر تھے۔ حالیہ عشروں میں ان کا قبیلہ قریش اردگر دواقع ملکوں میں تجارت کے ذریعے امیر ہو چکا تھا۔ مکہ ایک کامیاب ہوتا اور پنپتا ہوا تجارتی شہر بن چکا تھا تاہم دولت کے لیے جاری جارحانہ افراتفری میں کچھ پرانی قبائلی اقدار کھو چکی تھیں۔ اب قریش بدوی ضابطے کے تحت قبیلے کے کمزور ارکان کی دمکیم بھال کرنے کی بجائے قبیلے کے غریب خاندانوں کی قیمت پر دولت بنانے کی طرف مائل تھے۔ مکہ اور پورے جزیرہ نما میں روحانی اضطراب بھی موجود تھا۔ پورے عرب میں قتل اور جوالی قتل کے ہلاکت انگیز چکر میں ایک قبیلہ دوسرے کے ساتھ لڑائی میں مصروف تھا۔اس صورتحال سے عرب کے بہت ہے اہل فکر لوگول کو یوں محسوس ہوتا تھا کہ جیسے عرب کوئی کھوئی ہوئی نسل ہوں مہذب دنیا ہے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے نکالے ہوئے ہوں اور جنہیں خود خدانے ہی دھتکار دیا ہوا ہو۔ تاہم بیاحیاس 17 ررمضان کی شب اس وقت تبدیل ہو گیا جب حضرت محمد ﷺ نے اپنے آپ کو ایک محیرالعقول حضوری کی وجدہے بہت زیادہ قوت سے معمور پایا جواس وقت تک ان پر حاوی رہی جب تک انہوں نے ایک نے عربی صحیفے کا پہلا لفظ اپنے مبارک ہونٹوں پررواں نہیں پایا۔ شروع کے دوبرس تک تو حفزت محمد ﷺ اپنے تجربے کے حوالے سے خاموش ہی رہے۔ آپ پر تازہ وحیاں نازل تو ہوئیں مگر آپ ﷺ نے انہیں اپنی زوجہ محترمہ أم المومنین حضرت خدیجہ اور ان کے عیمائی کن ورقہ بن نوفل تک ہی محدود رکھا۔ ان دونوں کو یقین تھا کہ بید وحیاں خدا کی طرف سے نازل ہورہی ہیں تاہم ایسا صرف 612ء ہی میں ہوا کہ حضرت محمد اللہ تعلق نظرت نظرت نظرت نظرت نظرت کا آغاز کیا اور بندر آئ لوگ ایمان لانے لگے جن میں شامل سے آپ سیال کے بچپازاد بھائی حضرت علی ابن ابی طالب آپ سیال کے دوست حضرت ابو بکر اور طاقتور اُمیہ خاندان کے نوجوان تاجر حضرت عثان ابن عفان - آپ پر ایمان لانے والوں میں سے بہت خاندان کے نوجوان تاجر حضرت عثان ایک عفان - آپ پر ایمان لانے والوں میں سے بہت سے لوگ جن میں عورتوں کی ایک خاص تعداد بھی شامل تھی 'بہت غریب خاندانوں سے تعلق رکھتے تھے۔ جبکہ دوسرے لوگ مکہ میں رونما ہونے والی اس نابرابری پر ناخوش سے جے دہ عور کر سے جن نے دو عرب روح کے لیے اجنبی تصور کرتے تھے۔ حضرت محمد شیالتے کا بیغام تو سادہ ساتھا:

آپ عظی نے اس بات پر زور دیا کہ فقط اپنی قسمت سنوارنا غلط ہے بلکہ دولت کو بائٹنا اور ایک ایسے معاشر ہے تو گئی کرنا درست ہے جہاں کمزوروں اور بے بس و لا چارلوگوں کے ساتھ احترام والا برتاؤ کیا جائے۔اگر قریش نے اپنے اطوار کو درست نہیں کیا تو ان کا معاشرہ تباہ ہو جائے گا (جیسا کہ ماضی میں دوسر نے غیر منصفانہ معاشروں کے ساتھ ہوا تھا) کیونکہ وہ ہستی کے بنیادی قوانین کی خلاف ورزی کر رہے ہیں۔

بیشتر ابتدائی ایمان لانے والوں نے قرآن کی بے انتہا تاثیر کی وجہ سے ندہب تبدیل کیا تھا، جو کہ ان کا کیا تھا، جو کہ ان کی عمیق ترین آرزوؤں سے ہم آ ہنگ تھا۔ اس نے عظیم فن کے سے انداز میں ان کی پہلے ہی سے قائم کی ہوئی دانش ورانہ آ راء وتصورات کو رد کر کے دماغ سے کہیں زیادہ گہری سطح پرمتاثر کرتے ہوئے ان کی زندگی کا اسلوب ہی سراسر تبدیل کر دیا تھا۔ ان میں سب سے ذیادہ حمرت انگیز حضرت عمر ابن خطاب کی تبدیل کی فہرب تھی، جو کہ پرانی بت

پرتی سے وابسة 'حفزت محمدﷺ کے پیغام کے جذباتی مخالف اور نئے ندہب کومٹا دینے کا تہیہ کئے ہوئے ہے۔ تاہم حفزت محمر کیا ہیں مرتبہ ہی قرآن کے الفاظات کراس کی غیر معمولی بلاغت سے محور ہو گئے۔ جبیبا کہ انہوں نے کہا تھا کہ قرآن کی زبان نے اس پیغام کے بارے میں ان کے تمام تحفظات کوختم کر دیا:'' جب میں نے قرآن سنا تو میرا دل زم ہو گیا اور میں رو دیا اور اسلام میرے اندر (قلب میں) داخل ہو گیا۔

نیا ند ہب اسلام (اطاعت نسلیم و رضا) کہلایا اور ایک مسلمان اییا مرویا عورت ہوتی تھی جس نے اللہ کے روبرو کامل اطاعت وفر ماں برداری اختیار کر لی ہواور اللہ کے اس مطالبے کو کمل طور پر شلیم کرلیا ہو کہ انسانوں کو ایک دوسرے کے ساتھ عدل وانصاف برابری اور ہدردی کے ساتھ چیش آنا چاہے۔ اس رویے کا اظہار عبادت (صلوق) کے رکوع وجود میں ہوتا تھا ، جو سلمانوں پر دن میں پانچ مرتبہ ادا کرنا فرض تھی۔ پرانی قبائل اخلاقیات اجتماعی نوعیت کی تھی عربوں نے بادشاہت کو شلیم نہیں کیا تھا اور کسی غلام کی طرح زمین پر جھکنا ان کے لیے نفر سے کے قابل اور ناپندیدہ تھا۔ تاہم رکوع وجود کو اس تکبر اور خود پر تی کا قلع قمع کرنے کے وضع کیا گیا تھا جو مکہ میں تیزی ہے فرور غیارہی تھی۔ نماز نے مسلمانوں کو از سرنوتعلیم کے لیے وضع کیا گیا تھا جو مکہ میں تیزی ہے فرور و تکبر اور خود وُضی کو ترک کر دیں اور اس حقیقت کو یا در تھیں کہ خدا کے سامنے ان کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ قرآن کی محکم تعلیمات پر پورا اتر نے کی غرض کے منان کی رفون تھا کہ وہ اپنی آئی تو ایک با قاعدہ تناسب سے غریوں کوز کو قبی صورت میں دیں۔ وہ خود کو ان غریوں کی مقلسی و محروی یا دولانے کے لیے رمضان کے مہینے میں دیں۔ وہ خود کو ان غریوں کی مقلسی و محروی یا دولانے کے لیے رمضان کے مہینے میں روز ہے رکھا کرتے تھے جوائی مرضی ہے جب چاہیں کھائی نی نہیں سے تھے۔

چنانچ معاشرتی انصاف (سوشل جسٹس) اسلام میں سب سے اہم نیکی تھی۔
مسلمانوں کو اولین فریضے اور ذمہ داری کے طور برتھم دیا گیا تھا کہ وہ عملی ہمدردی کے وصف
مسلمانوں کو اولین فریضے اور ذمہ داری کے طور برتھم دیا گیا تھا کہ وہ عملی ہمدردی کے وصف
مسلمانوں کو تھیا ہے ہے اور دہ اہمیت کی حامل خصوصیت تھی۔ در حقیقت قرآن الہیاتی بھی فلسفیانہ تعلیمات سے زیادہ اہمیت کی حامل خصوصیت تھی۔ در حقیقت قرآن الہیاتی قیاسات کی نفی کرتا ہے جسے وہ ''فطن'' کہتا ہے لینی ایسے ماورائے بیان معاملات کے بارے میں خودساختہ با تیں جن کی کوئی شخص کسی بھی طریقے سے حقیق و تو یُق نہیں کرسکتا۔ ایسے نا قابل فہم عقائد کے بارے میں بحث کرنا فضول گلتا تھا جبہ' جہاد'' کی اہمیت بہت زیادہ تھی یعنی اللہ کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق زندگی گزارنے کی کوشش کرنا۔ مسلمانوں کے لئے اُمت

کی سیاسی اور ساجی فلاح و بہبود ندہی قدروقیت کی حامل ہوتی تھی۔ اگر اُمت خوشحال ہوتی تھی۔ اگر اُمت خوشحال ہوتی تو بیاس امرکی علامت بھی جاتی کہ مسلمان اللہ کی رضا کے مطابق زندگی بسر کر رہے ہیں اور ایک حقیقی اسلامی امت میں زندگی بسر کرنے کا تجربہ جس میں الوہی ہستی کے حضور یہ وجودی اطاعت ظہور میں آتی ہے مسلمانوں کو مقدس ماورائیت عطا کرتا تھا۔ نیتجناً وہ اُمت کو درپیش کسی بقتمتی یا ذات سے اسی طرح متاثر ہوتے جس طرح عیسائی کسی شخص کو بائبل کا تو ہین کسی بیستر دادکرتے دیکھ کرمتاثر ہوتے یا مقدس عناصری تو ہین کرتے دیکھ کر

یہ معاشرتی فکر مندی عظیم عالمی نداہب کی بصیرت کا ایک جو ہری حصہ رہی ہے جو کہ اس عرصے کے دوران میں وجود پذیر ہوئے تھے جے تاریخ داں ایگزئیل عہد کہتے ہیں ( 700 ق - م ع 200 ق - م تك) جب جيا كه مم اسے جانتے بين تهذيب (سویلائزیشن) اعترافی عقائد کے ہمراہ پروان چڑھی جنہوں نے انسانیت کورتی وینا جاری ركها لعني جين مين تاؤمت اور كنفوشس مت مندوستان مين مندومت اور بده مت مشرق وسطیٰ میں وحدانیت اور پورپ میں عقل پرتی۔ بیعقائد پرانی بت پرتی کی اصلاح کے نتیج میں رونما ہوئے تھے جو کہ ان زیادہ بڑے اور پیچیدہ معاشروں کے لئے ناکافی ہو گئی تھی جو اس وقت تشکیل یائے تھے جب لوگوں نے اس ثقافتی کاوش کی اعانت کرنے والی تاجرانه معیشت وضع کر لی تھی۔ زیادہ بڑی ریاستوں میں لوگوں کے آفاق بھی وسیع ہو گئے اور برانے مسلک غیر موزوں ہو کررہ گئے ' یوں رفتہ رفتہ ایگزئیل عہد کے عقیدے ایک دیوتا یا ماورائیت کی اعلیٰ ترین علامت میں مجتمع ہو گئے۔ کچھ عقیدے اینے معاشرے کی بنیادی ناانصافی کی اصلاح کے ليے سامنے آئے تھے۔ تمام قبل از جديديت تہذيبين اضافي زرعى پيدادار پر استوارتھيں ، جس كا انحصار کاشت کاروں کی محنت پرتھا، جواس اعلیٰ ثقافت سے بہرہ ورنہیں ہو نکتے تھے جو کہ صرف اشرافیہ کے لیے مخصوص تھی۔ اس سے نبردآ زما ہونے کے لیے نئے عقائد نے ہمدردی شفقت ترس اور رحمد لی پر زور دیا۔ عرب مبذب دنیا سے باہر تھا۔ اس کی بے لگام آب و ہوا کی وجہ ے عربوں کوتتریباً قحط کی حالت میں جینا پڑتا تھا' ایسا کوئی طریقة نہیں تھا کہ وہ اضافی زرعی پیداوار حاصل کرسکیس جو انہیں ساسانی فارس یا بازنطین کے برابر لاکھڑا کرے۔ تاہم جب قریش نے منڈی کی معیشت کوفروغ دینا شروع کیا تو ان کا تناظر تبدیل ہونے لگا۔ بہت سے قریش پرانی بت پرئی بی سے خوش تھے تاہم خدائے واحد کی پرمتش کا رجحان غالب آر ہاتھا اور جیا کہ ہم دیکھ چکے ہیں مکہ میں اجرتی ہوئی نئ تہذیب کی نابرابری کے بارے میں بے چینی پھیل رہی تھی۔ اب عرب اپ ایگزیل عہد کے عقیدے کو مانے کے لیے تیار تھے۔

تاہم اس سے مراد روایت سے مکمل انکار نہیں تھا۔ ایگزیل عہد کے تمام پیغمبروں
اور مصلحین نے اپنے اپنے نداہب کی بنیاد پرانی رسومات پر ہی رکھی تھی اور حضرت محمہ نے بھی
الیا ہی کیا۔ انہوں نے بیضرور تقاضا کیا کہ وہ منات الت اور عزیل جیسے مقبولِ عام دیوتاؤں کو ان قبائلی
مسلک ترک کر دیں اور صرف اللہ کی عبادت کریں۔ قرآن مشرکوں کے دیوتاؤں کو ان قبائلی
مرداروں سے تشیبہ دیتا ہے جن پر اپنے عوام کی ذمہ داری تھی 'کیونکہ وہ انہیں تشفی بخش تحفظ
مہیا نہیں کر سکتے تھے۔ قرآن وحدانیت کے لیے کوئی فلے فیانہ دلائل پیش نہیں کرتا بلکہ اس کا
اسلوب تو عملی تھا اور ای طرح اس نے عملیت پندعر بوں کو متاثر کیا۔ قرآن کا دعویٰ تھا کہ
بہترین روایات اور قبائلی ضابطوں کو بر بادکر ڈالا تھا۔ سنتقبل خدائے واحداور ایک متحدہ اُمت
کا تھا جس میں انصاف اور برابری کی تحکم انی ہونی تھی۔

انقلابی انداز میں قرآن نے اس امر پر زور دیا کہ اس کا پیغام تو بس ان سچائیوں کو 
اید دلانے والا' ہے جنہیں ہر شخص جانتا سیجے۔

کے پیغیر ساری انسانیت کو کر چکے تھے۔ خدا نے انسانوں کو اس طریقے سے ناوا قف نہیں رہنے دیا تھا، جس کے مطابق انہیں جینا چاہیے یعنی اس نے زمین پر موجود ہر قوم کے لیے پیغیر بھیج سے ۔

اسلامی روایت نے بعد میں تسلیم کرنا تھا کہ ایسے ایک لاکھ چوہیں ہزار پیغیر بھیج گئے تھے ،

وہ سب اپنے اپ لوگوں کے لئے الوہی صحفہ لائے تھے۔ ہوسکتا ہے انہوں نے خدا کے ملاب کی سچائیاں مختلف انداز سے بیان کی ہوں تاہم پیغام جو ہری طور پر ایک ہی رہا تھا۔ اب ترکار خدا نے قرایش پر بھی ایک پیغیر اور ایک صحفہ نازل فرما دیا تھا۔ قرآن مستقل طور پر واضح کرتے یا کوئی نیا عقیدہ شروع کرنے نہیں آئے تھے۔ آپ بھی کا پیغام حسرت اہراہیم ' کرتا ہے کہ حضرت اور آپ کے بینا میں جو کرنے ان کے پیغیروں سے اختلاف کرنے یا کوئی نیا عقیدہ شروع کرنے نہیں آئے تھے۔ آپ بھی کا پیغام حسیا ہی تھا۔ قرآن صرف انہیں پیغیروں کاؤ کر کرتا ہے جن کو عرب جانتے تھے ۔قرآن اس امر پر بھر پور فراد بیتا ہے کہ ' مقیدے کے معاملے میں کوئی جرنہیں ہوگا' کے اور مسلمانوں کو یہود یوں نور دیتا ہے کہ ' مقیدے کے معاملے میں کوئی جرنہیں ہوگا' کے اور مسلمانوں کو یہود یوں اور عیسائیوں کے مقائد کا احترام کرنے کا حکم دیتا ہے جنہیں قرآن ' اہل الگتاب' کہتا ہے پیدا اور عیسائیوں کے مقائد کا ترجمہ عمومی طور پر ' کتاب والے لوگ' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ایک ایک اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عمومی طور پر ' کتاب والے لوگ' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ایک ایک ایک اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عمومی طور پر ' کتاب والے لوگ' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ایک ایک ایک اس کا ترجمہ عمومی طور پر ' کتاب والے لوگ' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک کیا جاتا ہے تا ہم اس کا تا ہم اس کا تر ہم عمومی طور پر ' کتاب والے لوگ' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا کا ترجمہ عمومی طور پر ' کتاب والے لوگ' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ترجمہ عمومی طور پر ' کتاب والے لوگ' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ترجم عمومی طور پر ' کتاب ہو لیک کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ترجم عمومی طور پر ' کتاب ہو کر کا ترجم عمومی طور پر ' کتاب ہو تا کیا جب کر کو تر کو تا کر کو تا کو ترکی کو تو تا کی کو تو تا کی کو تو تا کو ترکی کو تو تا کیو تو تا کو تو تا کی کو تو تا کی کو تا کو ت

درست ترجمہ ہے:''سابقہ وحی کے حامل لوگ':

سابقہ وتی کے مانے والوں سے بحث و تکرار مت کرو بلکہ ان کے ساتھ رقی سے بات کرو یا وقتیکہ وہ برائی کی طرف مائل نہ ہوں۔۔۔ اور کہو: ''ہم بھی ای پر ایمان رکھتے ہیں جو کہ اوپر سے نازل کیا گیا ہے اس طرح کہ تہبیں اس سے سرفراز کیا گیا ہے کیونکہ ہمارا اور تمہارا خدا ایک ہے اور ہم سب ای کی اطاعت کرتے ہیں' کھے۔

جدیدیت سے پہلے کے معاشرے میں سلسل بہت اہم ہوتا تھا۔حضرت محمد نے ماضی سے یا دوسری ندہبی برادر بول سے متشدد اندانقطاع نہیں کیا تھا۔ آپ ایک تو خواہش مند سے کہ نئے صحیفے کی جزیں عرب کی روحانی سرز مین میں ہوں۔

البذا حضرت جمع علی علات ہے کعبہ میں روایتی عبادت کو اداکر نا جاری رکھا۔ کعبہ مکہ کے وسط میں ایک محمدی شکل کی عمارت ہے جو عرب میں سب سے زیادہ اہمیت والا عبادت کا مرکز تھا۔ حضرت محمد علی اس ہے درمانے میں بھی وہ بہت قدیم تھا اور گوکہ اس سے وابستہ مسلک کا اصل مفہوم فراموش کیا جا چکا تھا تاہم عرب اب بھی اس سے بہت محبت کرتے تھے اور سارے جزیرہ نما سے ہرسال وہاں تج اداکر نے کے لیے جمع ہواکرتے تھے۔ جیسے زمین سورج کے گردگھوتی ہے ویسے ہی وہ سات مرتبہ اس کے گردگھو متے تھے وہ کعبہ کی دیوار میں نصب اس مقام کو جنت سے ملانے والے جراسود کو چو متے تھے۔ بیعبادت (عمرہ) کی بھی وقت اواکی جا متی تھی تاہم جج کے دوران میں وہ صفا اور مردئی کے درمیان سعی کرتے تھے۔ پھر وہ مردلفہ مضافات میں عرفات کے میدان میں جاتے وہاں وہ شب بیداری کرتے تھے پھر وہ مزدلفہ میں جاتے وہاں وہ شب بیداری کرتے تھے پھر وہ مزدلفہ میں جاتے وہاں وہ شب بیداری کرتے تھے کھر وہ مزدلفہ میں جاتے وہاں وہ شب بیداری کرتے تھے کھر وہ مزدلفہ میں جاتے وہاں یہ جس مند اس عبادت کے آخری دن عیرالفنی کو وہ کسی جانوری قربانی دیتے۔

کعبہ کے مسلک میں برادری کا آ درش مرکزیت رکھتا تھا۔ مکہ اور اس کے قرب و جوار کے علاقے میں تشد دمنع تھا۔ یہ قریش کی تجارتی کا میابی کا ایک کلیدی عامل تھا کیونکہ اس نے عربوں کو وہاں بدلے کی جنگوں کے خوف کے بغیر تجارت کرنے کا اہل بنا دیا تھا۔ ج کے دوران میں زائرین کے لیے اسلحہ رکھنے بحث و تکرار کرنے شکار کرنے 'حتی کہ کسی کیڑے کو مارنے اور جرح کرنے پربھی پابندی ہوتی تھی۔ یہ سب چیزیں حضرت محمد ﷺ کے امت کے مالے ذرائے (آئیڈیل) ہے موافقت رکھتی تھیں اور وہ خود بھی اس زیارت گاہ سے عقیدت رکھتے

تھے۔ آپ ﷺ اکثر عمرہ اداکرتے اور کعبہ میں قرآن کی تلاوت کرنے کو پیند فرماتے تھے۔
باضابطہ طور پریہزیارت گاہ دیوتا حبل سے منسوب تھی اور وہاں کعبہ کے اردگر دئین سوساٹھ بت
رکھے گئے تھے 'شاید سال کے دنوں کی تر جمانی کرتے ہوئے۔ تا ہم حضرت محمہ ﷺ کے زمانے
تک ایسا لگتا ہے کہ کعبہ خدائے بزرگ و برتر''اللہ'' کی عبادت گاہ کے طور پر قابل احرّام ہو گیا
تفاور وہ اس فروغ پاتے ہوئے ادراک کی علامت تھی کہ اللہ اس خدا جیسا ہے جس کی پرستش
وہ وحدا نیت پرست عرب کرتے تھے جو بازنطینی سلطنت کی سرحدوں کے قریب رہنے والے
شالی قبیلوں سے تعلق رکھتے تھے اور عیسائی ہو چکے تھے لیکن مشرکیین کے ہمراہ جج اداکرتے
تھے۔ حضرت محمد ﷺ نے اپنے مشن کے ابتدائی زمانے میں کعبہ کے ساتھ مشرکانہ انسلاک سے
منہ موڑتے ہوئے مسلمانوں کو اہل الکتاب کے مقدس شہرکی طرف منہ کر کے صلو ق اداکر نے
منہ موڑتے ہوئے مسلمانوں کو وحدا نیت پرست خاندان میں شامل کرنے کی آپ ﷺ کی

حضرت محمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد

ایباشخص کتنی مدت ان جیسے فانی انسانوں کی حکمرانی قبول کرے گا جس کا دعویٰ ہو کہ اے اللہ کی طرف ہے احکامات موصول ہوتے ہیں ۔

تعلقات تخت ٹوٹ کچھوٹ کا شکار ہو گئے تھے۔ ابوجہل نے حضرت محمر علیا ہے اور ان کے رفقاء کا ہائکاٹ کر دیا۔

ہجرت کو اسلامی سن کا نقطۂ آ غاز قرار دیا گیا کیونکہ اس مرحلے کے بعد حضرت محمطی قرآنی مثالئے (آئیڈیل) کو کمل طور پر نافذ کرنے کے قابل ہوئے تھے اور اسلام تاریخ میں ایک اہم عامل کی حیثیت اختیار کر گیا تھا۔ ہجرت ایک انقلائی اقدام تھی۔ ہجرت محض مقام کی تبدیلی ہی نہیں تھی۔ اسلام کی آمد سے پہلے عرب میں قبیلہ ایک مقدس مقام کا حامل ہوتا تھا۔ اپنے ہم نسل رشتہ داروں سے منہ موڑنا اور کسی دوسرے کے ساتھ رشتہ قائم کر لینا بھی نہیں گیا تھا۔ اس عمل کو بنیادی طور پر تو بین آمیز سمجھا جاتا تھا اور قریش بھی تعلق توڑنے کے اس عمل کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ انہوں نے بیٹرب سے امت کو ب

دخل کروانے کا عہد کرلیا۔ حضرت محمد ﷺ قبائلی گروہوں کے ایک ایسے اتحاد کے سربراہ بن چکے تھے جوخون یانسل کی بنیاد پر نہیں بلکہ مشتر کہ نظریے کی بنیاد پر وجود میں آیا تھا۔ یہ ایک ایسا امر تھا جو عرب معاشرے میں تجرانگیز تھا۔ قرآن کے دین کوقبول کرنے کے لئے کسی پر جرنہیں کیا گیا تھا۔ اس غیر معمولی''قبیلہ اعظم'' کی خبریں ہر طرف چیل گئیں اور یوں تو یہ اس کا آغاز انگیز ہی تھا تا ہم کسی کو بھی یہ خیال نہیں تھا کہ اس کے پاس بقا کا کوئی موقع ہے اور یہ اتنا اثر انگیز ثابت ہوگا کہ ہجرت کے صرف دس سال بعد ہی 632ء میں حضرت محمد ﷺ کے وصال فر مانے تا ہم کے بہلے پہلے عرب میں امن قائم کردے گا۔

یشرب کو بعد میں مدینہ (جمعیٰ شہر) کے نام سے مشہور ہونا تھا'اس کی وجہ یہ تھی کہ وہ کامل اسلامی معاشرے کا ایک نمونہ بن گیا تھا۔ جب حضرت محمہ میں میں دہ شرف لائے تو آپ نے سب سے پہلاکام یہ کیا کہ ایک سادہ می مجد تھیں کروائی۔ وہ شان وشوکت سے بناز ایک مارت تھی ۔ لکڑی کے شہیر وں سے نیاز ایک مارت تھی جو اسلام کی اولین سادگی کی ترجمانی کرتی تھی۔ لکڑی کے شہیر وں سے حجت تیار کی گئی تھی' ایک پھر قبلہ نما کے طور برنصب تھا جبہہ حضرت محمد ہے آپھا ایک ورخت کے تھے۔ متقبل کی تمام مجدین جہاں تک ممکن ہو' اس منو نے بر تشریف رکھ کر تبلیغ فرمایا کرتے تھے۔ متقبل کی تمام مجدین جہاں تک ممکن ہو' اس منو نے کے مطابق تعمیر ہونا تھیں۔ اس مجد کا ایک صحن بھی تھا' جس میں اکشے ہو کر مسلمان محمد اور ان کی ازواج مطہرات ای صحن کے گرو بنے ہوئے جروں میں رہا کرتے تھے۔ جرج محمد میں جو دنیاوی سرگرمیوں سے الگ تعلگ ہوتا ہے اور فقط عبادت کے لئے ہی مخصوص کے برعکس جو دنیاوی سرگرمیوں سے الگ تعلگ ہوتا ہے اور فقط عبادت کے لئے ہی مخصوص کے برعکس جو دنیاوی سرگرمیوں سے الگ تعلگ ہوتا ہے اور فقط عبادت کے لئے ہی مخصوص تھا تی تھیں ہوتا ہے اور فقط عبادت کے دائرے میں تھی تھا مقدس سے اور انہیں الو ہیت کے دائرے میں تھر این بیان تھا۔ قرآنی تصور کے مطابق دین و دنیا میں کوئی تھر این تھا۔ قرآنی تھور کے مطابق جو کہ مسلمانوں کو خدائے واحد کی قربت عطا کرے گ

حفرت محمد ﷺ کی کیٹر ازواجی پر مغرب میں کافی نکتہ چینی کی گئی ہے تاہم مکہ میں معفرت محمد ﷺ نے صرف ایک ہی شادی کی تھی جو کہ حفرت خدیجہ ﷺ سے ہوئی تھی حالانکہ عرب میں کشی ازواجی کا عام رواج تھا۔حضرت خدیجہ ؓ آپ ﷺ سے عمر میں کافی بڑی تھیں۔آپ ؓ کے بطن سے چھاولادیں ہوئیں جن میں سے صرف جار بیٹیاں زندہ رہیں۔ چونکہ آپ ﷺ نے ایک قبیلہ اعظم تشکیل دیا تھا اس لئے آپ ﷺ نے ایٹ چند قریبی دوستوں کے ہاں

شادیاں کیں ، جس کا مقصد ان کے ساتھ ایک مضبوط رشتہ قائم کرنا تھا۔ آپ عظی کوئی از واج میں سے حضرت ابو بکر کی بٹی حضرت عائش بہت عزیز تھیں۔ آپ بیٹ نے خصرت عمر بن خطاب کی بیٹی حضرت حفصہ سے بھی شادی کی۔ آپ بیٹ نے اپنی دو بیٹیوں کی شادیاں حضرت عثان ابن عفان اور حضرت علی ابن طالب سے کی تھیں۔ آپ بیٹ کی زیادہ تر از واج مطہرات عمر میں آپ میں توکسی ولی کے بغیر تھیں یا ان قبیلوں کے سرداروں کی عزیز تھیں جنہوں نے امت سے اتحاد کر لیا تھا۔ ان میں سے کسی کے بطن سے اولا دنہیں ہوئی۔

قرآن مرداورعورتوں کو کیساں حقوق اور فرائض کے ساتھ اللہ کے سامنے برابر قرار دیا ہے۔ قرآن نے کثیر از واتی کی بھی اجازت دی ہے۔ ایک وقت ایسا آیا کہ مکہ والوں کے خلاف جنگیں لانے کی وجہ سے مسلمان شہید ہور ہے تھے اور عورتیں کسی حفاظت کرنے والے سے محروم ہوری تھیں تب مردوں کو چارعورتوں سے شادی کرنے کی اجازت دے دی گئ تھی بشرطیکہ وہ سب بیویوں کے ساتھ برابری کا سلوک کریں اور ایک بیوی پر دوسری کو ترجیح بالکل نہیں دیں۔ مدینہ میں اولین امت کی خواتین عوامی زندگی میں کمل طور پر حصہ لیا کرتی تھیں اور این میں دول کے شانہ بشانہ جنگوں میں حصہ لیا۔ ان میں سے کچھ نے تو عرب روایات کے مطابق مردوں کے شانہ بشانہ جنگوں میں حصہ لیا۔

قرآن میں حضرت نوٹ اور حضرت موکی کے قصص بائبل سے مختلف ہیں۔ جب محبد میں ان قصص والی سورتوں کی تلاوت کی جاتی تو کچھ یہودی نداق اڑایا کرتے تھے۔ تین بررے یہودی قبیلوں نے حضرت محمد ﷺ کی فوقیت کا برا منایا انہوں نے آپ ﷺ کی وہاں آ مد سے پہلے ہی ایک مضبوط باک بنالیا تھا اور اب انہیں کمتری کا احساس ہو رہا تھا اور وہ آپ ﷺ سے پہلے ہی ایک مضبوط باک بنالیا تھا اور اب انہیں کمتری کا احساس ہو رہا تھا اور وہ آپ سے چھٹکارہ یانا چا ہے تھے۔

تاہم چند حجو ئے قبیاوں کے یہودیوں کا رویہ آپ ﷺ کے ساتھ دوستانہ تھا اور انہوں نے بیات کے ساتھ دوستانہ تھا اور انہوں نے یہودی صحفوں کے حوالے ہے آپ ﷺ بیان کر خاص طور پرخوش ہوئے کہ کتاب بیدائش میں مذکور ہے کہ حضرت ابراہیم کے حضرت ہاجرہ م

کے بطن سے دو بیٹے تھے: حضرت اسحاق اور حضرت اسلحیل حضرت ابراہیم اکو مجبور کیا گیا کہ وہ محدور کیا گیا کہ وہ دو حضرت ہاجرة اور حضرت اسلحیل کو ایک صحرا میں چھوڑ دیں تاہم خدانے انہیں بچالیا اور وعدہ کیا کہ حضرت اسلحیل بھی ایک عظیم قوم کیعنی عربوں کے باپ ہوں گے۔ مقامی روایت کے مطابق حضرت ابراہیم وہاں ان کے مطابق حضرت ہاجرہ اور حضرت اسلحیل مکہ میں آباد ہوگئے تھے حضرت ابراہیم وہاں ان سے ملے اور انہوں نے حضرت اسلحیل کے ساتھ کعبہ کو دوبارہ تعمیر کیا (جے اصل میں حضرت آدم نے تعمیر کیا (جے اصل میں حضرت آدم نے تعمیر کیا تھا مگر جوٹوٹ بھوٹ کا شکار ہوکر منہدم ہوگیا تھا)

624ء تک میہ واضح ہو چکا تھا کہ مدینہ کے زیادہ تریہودی حضرت محمر ﷺ سے مصالحت نہیں کریں گے۔

جنوری 624ء میں آپ علی نے ایک ایسا اقدام کیا جو آپ علی کے انتہائی تخلیق اشاروں میں سے ایک ہے۔ صلوٰۃ کے دوران آپ علی نے جماعت سے فرمایا کہ بروشلم کی سمت رخ کرنے کی بجائے مکہ کی طرف رُخ کر کے نماز اداکریں۔ قبلہ کی بیتبدیلی آزادی کا ایک اعلامیتی ۔ بروشلم سے کعبہ کی طرف جو کہ بہودیت یا عیسائیت سے کوئی تعلق نہیں رکھتا تھا، رخ پھیر کرمسلمانوں نے واضح طور پر اظہار کیا کہ وہ حضرت ابراہیم کی خالص وحدانیت کی طرف رخ کر رہے ہیں جو کہ تو ریت یا انجیل سے بھی پہلے نیز خدائے واحد کے ذہب کے طرف رخ کر رہے ہیں جو کہ تو ریت یا انجیل سے بھی پہلے موجود تھی۔ مسلمانوں کو صرف آپس میں لڑنے والے فرقوں میں بٹ جانے سے بھی پہلے موجود تھی۔ مسلمانوں کو صرف خدائے واحد کی ہدایت پر عمل کرنا تھا۔ اللہ کے سوائے انسانوں کے بنائے ہوئے کسی نظام یا کسی مردجہ نہ ہب کے سامنے جھکنا شرک تھا۔

بے شک جہاں تک ان لوگوں کا تعلق ہے جنہوں نے اپنے عقیدے کی وحدت کو توڑ دیا ہے اور فرقوں میں بٹ گئے ہیں۔ آپ کا ان سے کوئی سروکار نہیں ہے۔ کہہ دیجئے ''دیکھو میرے مالک نے مجھے ایک سیخ عقیدے کے ذریعے صراط متنقیم کی طرف رہنمائی دی ہے ۔ ایرا ہیم کی طرف رہنمائی دی ہے ۔ ابرا ہیم کی طرح' جنہوں نے ہر باطل کو رد کر دیا تھا اور جوان لوگوں میں سے نہیں تھے جنہوں نے اللہ کے علاوہ کی اور کو معبود بنالیا تھا۔'' کہہ دیجئے: ''دیکھؤ میری نماز اور میری عبادت کے (تمام) طریقے اور میرا جینا اور مرنا صرف خدائے واحد کے لئے ہے۔''کا میں طریقے اور میرا جینا اور مرنا صرف خدائے واحد کے لئے ہے۔''کا میں جبرت کر کے قبلہ کی تبدیلی کو تمام عرب مسلمانوں نے بیند کیا' خاص طور پر مکہ سے ہجرت کر کے قبلہ کی تبدیلی کو تمام عرب مسلمانوں نے بیند کیا' خاص طور پر مکہ سے ہجرت کر کے

آنے والوں نے تو اس کو بہت پیند کیا۔اب مسلمان ان یہودیوں اور عیسائیوں کی پیروی نہیں کریں گے جو ان کی آرزوؤں کا غذاق اڑاتے تھے بلکہ اللہ کی طرف جانے والے اپنے سید سے داستے پرچلیں گے۔

دوسری اہم پیش رفت قبلہ کی تبدیلی کے فوری بعد عمل میں آئی۔ حضرت محمد سینی اور کہ کے مہاجرین کے پاس مدینہ میں روزی کمانے کا کوئی ذریعہ نہیں تھا' وہاں ان کے کاشت کرنے کے لئے کافی زمین نہیں تھی نہرصورت وہ کاشت کار نہیں بلکہ تاجر اور کاروباری تھے۔ 624ء میں غزوہ بدر ہوا' جس میں مسلمانوں نے مکہ والوں کو شکست فاش سے دو چار کیا۔ اگر چہ مکہ والوں کو تعداد کے لحاظ سے برتری عاصل تھی تاہم ہر قبیلہ الگ الگ اپنے سردار کی مان میں لار مہا تھا۔ دوسری طرف حضرت محمد بھی ہے کہ چاہی خوب تربیت یا فتہ تھے اور صرف آپ سینی کی ہی کمان میں لار رہے تھے۔ مکہ والوں کی اس شکست نے بدو قبیلوں کو متاثر کیا اور و طاقتور قریش کی ذات سے بہت لطف اندوز ہوئے۔

پھر وہاں امت کے مابوی بھرے ایام رونما ہوئے۔ مدینہ میں حضرت محمہ اللہ کہ مشرکین کی عداوت کا سامنا تھا جونو وارد مسلمانوں کے اقتدار کونہیں مانے تھے اور انہوں نے مسلمانوں کوشہر سے نکالنے کا تہیہ کیا ہوا تھا۔ اس کے علاوہ آپ بھٹے کو کہ سے بھی نمٹنا تھا اب جہاں ابوسفیان آپ بھٹے کے خلاف مہم چلا رہا تھا اور مدینہ کے مسلمانوں پر دومر تبہ تملہ آور ہو چکا تھا۔ اس کا مقصد نہ صرف امت کو جنگ میں شکست دینا تھا بلکہ وہ تمام مسلمانوں کو ہی نیست و نابود کر دینا چاہتا تھا۔ صحرا کی سفاک اقدار کا مطلب تھا کہ جنگ میں ادھور سے نیست و نابود کر دینا چاہتا تھا۔ صحرا کی سفاک اقدار کا مطلب تھا کہ جنگ میں ادھور سے نیست و نابود کر دی گا۔ اس لئے امت کو کھمل تباہی کا خطرہ در پیش تھا۔ 625ء میں امت کواحد نیست و نابود کر دے گا۔ اس لئے امت کو کھمل تباہی کا خطرہ در پیش تھا۔ 625ء میں امت کواحد کی جنگ میں شکست اٹھانا پڑی تاہم دوبرس بعد مسلمانوں نے جنگ خندت میں مشرکین کو بری حضرت مجم بھٹے نے شہر کے اردگر دایک خندت کھدوا دی تھی۔ قریش تعداد میں مسلمانوں سے حضرت مجم بھٹے نے شہر کے اردگر دایک خندت کھدوا دی تھی۔ قریش تعداد میں مسلمانوں سے مقارا کر رہ گئے تھے۔ انہوں نے تو اس کے بارے میں بھی منا بھی نہیں بہت زیادہ تھے یعنی تین ہزار مسلمانوں کے مقابلے میں مشرکین کی تعداد میں بھر ارتھی۔ لیکن وہ اس نئی جنگی چال سے چکرا کر رہ گئے تھے۔ انہوں نے تو اس کے بارے میں بھی سنا بھی نہیں اس نئی جنگی چال سے چکرا کر رہ گئے تھے۔ انہوں نے تو اس کے بارے میں بھی سنا بھی نہیں نئی جنگی چال کے حضرت محمد تھے کے ساتھیوں کا ستارہ بام عروج پر ہے اور قریش کا سورج گہنا رہا نے سے جو لیا کہ حضرت محمد تھے کے ساتھیوں کا ستارہ بام عروج پر ہے اور قریش کا سورج گہنا رہا نے سے خور کے ساتھیوں کا ستارہ بام عروج پر ہے اور قریش کا سورج گہنا رہا

ہے۔ صاف ظاہر تھا کہ وہ جن دیوتاؤں کی پوجا کرتے تھے وہ ان کی مددنہیں کر رہے تھے۔

بہت سے قبیلے امت سے اتحاد کرنے کے خواہاں تھے اور حضرت محمد ﷺ نے ایک طاقتور قبا کلی

کفیڈریش تشکیل دینا شروع کر دی تھا جس کے رکن ایک دوسرے پر تملہ نہ کرنے اور وخمن

کے خلاف مل کر لڑنے کا حلف اٹھاتے تھے۔ پچھ مکہ والے بھی الگ ہو کر مدینہ کو ہجرت کرنا
شروع ہو گئے۔ آخر کار حضرت محمدﷺ پانچ سال تک شدید خطرات کا سامنا کرنے کے بعد
مطمئن ہوئے کہ اب امت کی بقا کوکوئی خدشہ لاحق نہیں ہے۔

مدید میں مسلمانوں کی اس کامیابی سے سب سے زیادہ یہودی قبیلے بوقیقے 'بونفیر اور بوقریفہ متاثر ہوئے جنہوں نے حفرت محمیقے کو تباہ کرنے کا تہید کررکھا تھا۔ (نعوذ باللہ) انہوں نے مکہ والوں کے ساتھ اتحاد قائم کررکھے تھے۔ ان کے پاس طاقور افواج تھیں اور وہ واضح طور پرمسلمانوں کے لئے خطرے کا باعث تھے کیونکہ ان کا علاقہ ایسا تھا کہ وہ مکہ والوں کی فوج کے ساتھ ل کر آسانی سے مدید کا محاصرہ کر سے تھے یا عقب سے امت پر جملہ آور ہو سکتے تھے۔ جب 625ء میں بوقیقع نے حفرت محمیق کے خلاف ایک ناکام بغاوت کی تو آئیس علی سروایات کے مطابق مدید سے باہر زکال دیا گیا۔ حضرت محمیق نے نونفیر کے ساتھ مصالحت کی کوشیں کیں اور ان کے ساتھ ایک خصوصی محاہدہ کیا تاہم جب آئیس بتا چلا کہ وہ آبادی خیبر میں جا بسے اور شالی عرب کے قبائل میں ابوسفیان کی جمایت پیدا کرنے کے لئے آبادی خیبر میں جا بسے اور شالی عرب کے قبائل میں ابوسفیان کی جمایت پیدا کرنے کے لئے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطر ناک ثابت ہوئے بیں جب بنوقریضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطر ناک ثابت ہوئے بیں جب بنوقریضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطر ناک ثابت ہوئے بیں جب بنوقریضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطر ناک ثابت ہوئے بیں جب بنوقریضہ نے کام کرنے اور اس جنگ میں ایک موقع پر مسلمانوں کو شکست کا میات نہوا تھا تو اس مرتبہ حضرت محمیق نے کوئی رعایت نہیں دی۔

مسلمان نیست و نابود ہونے سے بال بال یجے تھے اور اگر حضرت مجمی بیخ بنوقریضہ کو فقط جلاوطن کر دیتے تو وہ خیبر میں یہودی مخالفت کو ابھارتے اور امت پر ایک اور جنگ مسلط کر دیتے ۔ ساتویں صدی کے عرب میں کسی عرب سے بنوقریضہ جیسے غداروں کے ساتھ رحم دلی کی تو تع نہیں کی جاتی تھی۔ اس سخت گیری کا فائدہ یہ ہوا کہ خیبر والوں کوکڑ اپینام ملا اور مدینہ میں موجود دشمن مشرکین پر دباؤ تائم ہوا کیونکہ مشرکوں کے سردار باغی یہودیوں کے مدینہ میں موجود دشمن مشرکین پر دباؤ تائم ہوا کیونکہ مشرکوں کے سردار باغی یہودیوں کے اتحادی رہے تھے۔ وہ ایک زندگی اور موت کی جدوجہدتھی اور ہر شخص کو پتاتھا کہ سب کچھ داؤپر اتحادی رہے حضرت محمدیظ کی کاوشوں کا رخ عمومی طور پر یہودیوں کے خلاف معاندانہ نہیں تھا

بلکہ صرف تین باغی قبیلے ہی ان کا نشانہ تھے۔ قرآن یہودی پنیمبروں کا احترام کرتا ہے اور مسلمانوں پر زور دیتا ہے کہ اہل کتاب کی عزت و تکریم کی جائے۔ آپ ﷺ نے یہودیوں کے جھوٹے گروپوں کو مدینہ میں بسنے کی اجازت دی ہوئی تھی اور بعدازاں اسلامی سلطنوں میں یہودی بھی عیسائیوں کی طرح مکمل فرہبی آزادی کے ساتھ رہے ۔ سامی دشمنی تو عیسائی لعنت ہے۔ مسلمانوں میں یہودیوں سے نفرت صرف اس وقت پیداہوئی جب 1948ء میں اسرائیل کی ریاست وجود میں آئی اور عرب فلسطین سے ہاتھ دھو بیٹھے۔

بنو قریضہ کے خلاف سخت گیری کو حضرت محمظ جتنا جلد ممکن ہوختم کرنا جا ہے تھے۔قرآن درس دیتا ہے کہ جنگ ایک ایسی المناک صورتحال ہے کہ سلمانوں کوامن کی بحالی کے لئے اپنی پوری قوت استعال کرنی چاہیے اور جتنے مختصر وقت میں ممکن ہومعمول کی صورت حال کو بحال کرنا چاہیے۔ دوسری طرف حقیقت بیتھی کہ تشدد اور جارحیت عرب معاشرے کے خمیر میں شامل تھی اور امت کو اینے انداز ہے امن کے لئے لڑنا تھا۔ حضرت محمر ﷺ جزیرہ نما میں جس قتم کی بردی ساجی تبدیلی کو لانے کی کوششیں کررہے تھے ویسی تبدیلی کوخون بہائے بغیر شاذونادر ہی لایا جاسکتا ہے۔ تاہم جنگ خندق کے بعد جب حضرت محمر ﷺ نے مکہ والوں کو نیجا دکھا دیا اور مدینہ میں موجود عداوتوں کو دبا دیا تو آپ ﷺ نے محسوس کیا کہ اب جہاد کوترک کرنے اورامن کی جدوجہد کوشروع کرنے کا وقت آ گیا ہے۔ مارچ 628ء میں آپﷺ نے جھڑے کوختم کرنے کے لئے ایک جرأت مندانہ پیش قدمی کے تتلسل کی شروعات کی۔ آپ ﷺ نے اعلان کیا کہ آپﷺ جج ادا کرنے کے لئے مکہ جائیں گے اور اس سفر میں اپنے ساتھ جانے کے لئے رضا کاروں کوطلب کیا۔ چونکہ حج کرنے والوں کے ہتھیار اٹھانے پر یا بندی تھی اس لئے بیمل مسلمانوں کے لئے شیر کے غار میں داخل ہونے کے مترادف ہوتا اور انہیں سفاک اور معاند قریش کے رحم و کرم پر چھوڑ دیتا۔اس خطرے کی حقیقت کو جانتے ہوئے بھی ایک ہزارمسلمان حضرت محمدﷺ کے ساتھ مکہ جانے پر رضامند ہو گئے۔ انہوں نے مج کے روایق سفیدلباس (احرام) میں سفر کا آغاز کیا۔ اگر قریش عربوں کو کعبہ تک پہنچنے ہے روکتے یا نیک نیت حاجیوں پر حملہ کرتے تو وہ اس زیارت گاہ کے سر پرست کی حیثیت سے اینے مقدس فریضے سے روگر دانی کے مرتکب ہوتے۔ تاہم قریش نے ان زائرین پرشہر کے باہراس مقام تک جہاں تشد دممنوع تھا' پہنچنے ہے پہلے ہی حملہ کرنے کے لئے فوجی دیتے بھیج دئے۔ تاہم رسول کریم ﷺ ان سے بیتے ہوئے اور اپنے بدواتحادیوں کی معاونت سے مقدس

شہر کے قریب حدیدیے مقام پر پہنچ کر قیام پذیر ہو گئے اور مزید پیش رنتوں کا انظار کرنے لگے۔ امن کے اس مظاہرے پر آخر کار قریش کو مسلمانوں کے ساتھ ایک معاہدہ کرنا پڑا۔ بیہ اقدام دونوں فریقین میں غیر مقبول تھا۔ بہت سے مسلمان عملی اقدام کرنا چاہتے تھے تاہم حضرت مجمع ﷺ پرامن طریقوں سے فتح حاصل کرنے کا عزم کئے ہوئے تھے۔

صدیبیبایک اور موڑ تھا۔ اس نے مزید بدوؤں کو متاثر کیا اور اسلام قبول کرنے کا رجحان اب ایک نا قابل تنیخ رجحان بن گیا۔ آخرکار 630ء میں قریش نے رسول کریم ﷺ کے ایک اتحادی قبیلے پر حملہ کر کے اس معاہدے کی خلاف ورزی کی جس کے نتیج میں حضرت محملے وس ہزار افراد کے ایک شکر کے ساتھ مکہ کی طرف روانہ ہو گئے۔ اس عظیم فوج کوسا منے پاکر عملیت پیند قریش نے رونما ہونے والی حقیقت کا پیشگی ادراک کرلیا اور شکست تسلیم کرتے ہوئے شہر کے دروازے کھول دیے اور اس طرح حضرت محملے نے خون کا ایک بھی قطرہ بول بینے مکہ کو فتح کرلیا۔ آپ تھا نے کعبہ میں نصب بنوں کو تو ڈریا اور اسے خدائے واحد اللہ سے منسوب کیا۔

قریش کے کسی فرد پر اسلام قبول کرنے کے لئے جرنہیں کیا گیا تاہم حضرت محمد ﷺ کی فتح نے آپ ﷺ کے ابوسفیان جیسے چندانتہائی شدید دشمنوں کو بھی قائل کر لیا کہ قدیم فدہب ناکام ہو چکا ہے۔ جب حضرت محمدﷺ 632ء میں وصال فرما گئے تو عرب کے تمام قبیلے یا تو مشرف بداسلام ہو کر یا اتحادی کے طور پر امت میں شامل ہو چکے تھے۔ چونکہ امت کے افراد پر ایک دوسرے سے لڑنامنع تھا اس لئے انقام در انقام کی قبائلی خوزیری اختیام کو پہنچ گئی۔ حضرت محمدﷺ نے اکیلے ہی پورے عرب میں امن قائم کر دیا تھا۔



# خلفائے راشدین (661ء-632ء)

حضرت محمیت آثاد رہیں گے۔ وہ کارنا ہے' مسلمانوں کے روحانی' سیاسی اور نسلی وژن پر ہمیشہ ہمیشہ اثر انداز رہیں گے۔ وہ کارنا ہے'' نجات' کے اسلامی تجربے میں ظاہر ہوت تھے جوکہ حضرت آ دم گی'' اولین لغزش'' اور ابدی زندگی میں داخلے کے تصورات بخوات بخوات پر مشمل نہیں تھا بلکہ یہ تجربہ ایک ایسے معاشر ہے کی تشکیل کی صورت میں ظاہر ہوا تھا جہاں نوع انسان کو اللہ تعالیٰ کی دی گئی ہدایات پر عمل کیا جاتا تھا۔ اس نے مسلمانوں کو قبل از اسلام کے عرب کی جہم جیسی صورتحال سے نجات والی تھی۔ وہ کامل رضامندی کے ساتھ واحداللہ کے حضور سر شلیم خم کر سکتے تھے اور ان کا فقط بھی عمل انہیں سکون اور طمانیت قلب عطا کر سکتا تھا۔ حضرت محمد بھی اللہ کے حضور اس کامل سپر دگی کی مثال تھے اور جیسا کہ ہم آ ئندہ ملاحظہ کریں گے مسلمان اپنی روحانی اور معاشرتی زندگیوں میں اس معیار پر پورا اتر نے کی بجر پورکوشٹیں کیا کرتے تھے۔ حضرت محمد بھی ایک الوہی شخصیت کے طور پر بی محتر منہیں مجر پورکوشٹیں کیا کرتے تھے۔ حضرت محمد بھی کی ساتھ جمین اللہ کے حضور آ پ بھی کی سردگی اور عواض تھا۔ اللہ کے حضور آ پ بھی کی سردگی اور عواض کھی کہ آ ہی معاشر نے کی قلب ماہیت کر کے رکھ دی اور عواض کو اسلام جس لفظ سے ذکا ہے وہ اور عواض کو ایس تھا میں اسلام نے بھائی چارے اور اتفاق کو حقیقتا اور عواض کو دیا تھا۔

تاہم حضرت محمر ﷺ نے اس کامیابی کو وحی کے پانے والے کی حیثیت میں حاصل

کیا تھا۔ اللہ آپ ﷺ پر ساری زندگی وقی نازل کرتا رہا جس سے قرآن صورت پذیر ہوا۔
چنانچہ آپ ﷺ کی زندگی ماورائی حقیقت اور مادی دنیا کے متشد دالجھن پیدا کرنے والے اور
پریثان کن واقعات کے درمیان ایک متعقل مکالے کی ترجمانی کرتی ہے۔ اس لئے قرآن
نے عوامی اور جاریہ (Current) واقعات کو موضوع بنایا تھا اور سیاست کے لئے الوہی
رہنمائی اور نور لے کرآیا تھا۔ تاہم حضرت محمہ ﷺ کے جانشین پیغیر نہیں تھے بلکہ انہیں اپنی
انسانی بصیرت پر بھروسہ کرنا تھا۔ وہ کس طرح یقین کر سکتے تھے کہ مسلمان اس مقدس ہدایت
ریخلیقی اور راست انداز میں عمل کریں گے؟ جس امت پر انہوں نے حکومت کرناتھی وہ مدینہ
کی چھوٹی می برادری سے بہت زیادہ بڑی اور چیدہ ہوتی ہوئی برادری تھی۔ مدینہ میں تو ہرکوئی
دوسرے کو جانیا تھا اور وہاں کی قتم کی بیورو کریبی اور دفتر وں کی ضرورت نہیں تھی۔ سوال سے تھا
کہ حضرت محمد ﷺ کا نائب (خلیفہ) بہت مختلف حالات میں اولین امت کے جو ہرکو کس طرح

حضرت جمع الله کی جانتینی کرنے والے پہلے چار خلفاء ان مشکل مسکلوں کوحل کرنے
کی آز ماکش سے دوچار تھے۔ وہ سب کے سب ایسے لوگ تھے جو رسول کریم ہیں کے سب
سے زیادہ قربی رفیق تھے اور مکہ اور مدینہ میں نمایاں کر دار اداکر چکے تھے۔ انہیں'' راشدین'
کے لقب سے جانا جاتا ہے لیمیٰ ''بدایت یافتہ افراد''۔ نیز ان کے دور خلافت کو ویسا ہی تھیلی کہا جاتا ہے جتنا کہ خود رسول کریم ہیں کے دور کو۔ انہوں نے اس زمانے کے دشوار اور المناک واقعات کو جس انداز سے جانچا مسلمان ای انداز سے ایٹ آپ کا اور اپنی الہیات کا تعین کیا کرتے تھے۔

دار تھے۔ عرب میں خون کے رشتے تقدس کے حامل ہوا کرتے تھے اور یہ تصور کیا جاتا تھا کہ سردار کی خصوصی صفات اس کی نسل میں منتقل ہو جاتی ہیں تاہم اگر چہ حضرت علی کی نیک سرتی مسلم تھی اس کے باوجود وہ ہنوز عمر میں کم اور نا تجربہ کار تھے۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر گوا کثریتی ووٹوں کے ذریعے حضرت محمد علیہ کا خلیفہ نتخب کر لیا گیا۔

حضرت الویکر کادور حکومت (4-632ء) کو کھ مختفر تھا تاہم بہت اہم تھا۔ آپ کو زیادہ تر فقتہ ارتداد کے تدارک کے لئے جنگوں میں الجھنا پڑا جو ایسے مختلف قبیلوں کے خلاف لڑی گئیں جنہوں نے امت سے الگ ہونے اور اپنی سابقہ آزاد حیثیت کو بحال کرنے کی کوشٹیں کی تھی۔ تاہم اس کو وسیح نہ ہی علیحد گی تصور کرنا ایک غلطی ہوگی۔ یہ بغاوتیں مکمل طور پرسایی اور معاثی وجو ہات کے تحت ہوئی تھیں۔ اسلامی کنفیڈریشن میں داخل ہونے والے اکثر بدو قبیلوں کو حضرت محمد ﷺ کے نہ ہب کی تفاصل میں بہت تھوڑی دلچیں تھی۔ رسول کریم ﷺ نے ایک حقیقت پیند انسان کی حیثیت میں اس چیز کوشلیم کرلیا تھا کہ آپ نے جو بہت سے اتحاد شکیل دیے ہیں وہ خالعتا سایی ہیں۔ یہ عرب صحراو ک کی رسم کے مطابق ایک بہت سے اتحاد شکیل دیے ہیں وہ خالعتا سای ہیں۔ یہ عرب صحراو ک کی رسم کے مطابق ایک مردار کا دوسرے سردار کے ساتھ نو جی اشتراک کا معاملہ تھا۔ پچھ سردار سوچ سکتے تھے کہ ان کا معاملہ تھا۔ پچھ سردار سوچ سکتے تھے کہ ان کا معاملہ تھا۔ پھی سردار کا دوسرے سردار کے ساتھ نی قااور ان کے جانشینوں کے ساتھ نہیں ہے۔ نیز یہ معاملہ تھا۔ پھی سردار کے دوسرے سردار کے ساتھ تی تھا اور ان کے جانشینوں کے ساتھ نہیں ہے۔ نیز یہ کہ آپ ﷺ کے وصال فرما جانے کے بعد وہ امت کے قبائل پر حملے کرنے کے لئے آزاد کہ آپ ﷺ کے وصال فرما جانے کے بعد وہ امت کے قبائل پر حملے کرنے کے لئے آزاد

تاہم یہ بات اہم ہے کہ بہت سے باغی یہ سوچنے پر مائل ہوئے کہ وہ اپنی بناوت کو ندہی جواز دے دیں۔ ان باغیوں کے سردار اکثر دعویٰ کرتے تھے کہ وہ پیغیر ہیں اور انہوں نے قرآن کے مقابلے میں ''وحیاں'' بھی پیش کیں۔ عرب ایک گہرے تج بے گزر چکے تھے۔ وہ تج بہ ہمارے جدید مفہوم میں ''نہیں تھا کیونکہ بہت سے لوگوں کے نزدیک یہ کوئی نجی (پرائیویٹ) عقیدہ نہیں تھا۔ رسول کریم ہے پہلی پرانے سانچوں کو تو ڑ چکے تھے اور عربوں نے پہلی مرتبہ خود کو مستقل اور مضمل کر دیے والی جنگوں سے آزاد ایک متحد برادری میں شامل پایا تھا۔ حضرت محمد ہیں کی مختصر زندگی کے دوران وہ ندہی تبدیلی کے نتیج میں صورت پذیر ہونے والے ایک ممل طور پر مختف طرنے حیات کے امکان کی جھلک دکھ چکے سے سے ہو کچھ بھی ظہور پذیر ہوا تھا وہ اس قدر جرت ناک تھا کہ ایسے لوگ بھی جو امت سے الگ ہونے کے خواہش مند تھے فقط پیغیرانہ انداز میں ہی سوچ سکتے تھے۔

حضرت ابوبکڑنے دانش مندی اور تدبر کے ساتھ بغاوت کی اس لہر کو دبا دیا اور عرب کے انتحاد کو تکمیل بخشی۔انہوں نے باغیوں کی شکایات کو تخلیقی انداز میں دور کیا اور ایسے لوگوں کے خلاف کوئی سخت کارروائی نہیں کی گئ جوامت میں واپس آگئے۔

حضرت عرص نے اس حقیقت کا ادراک کیا کہ امت کے لئے ایک نظام (Order) ضروری ہے۔ قانون سے ماورا عناصر کو قابو میں لانا ہوگا اور جو تو انائیاں اب تک لوٹ مار کرنے میں ضائع ہوتی رہی تھیں انہیں ایک مشتر کہ سرگری میں ڈھالنا ہوگا۔ اس مسئلے کا واضح حل بیر تھا کہ ہمسایہ ملکوں کے غیر مسلم لوگوں پر جملے کئے جائیں۔ امت کے اتحاد کو برقرار رکھنے کے لئے بھی بیرونی سمت میں حملے کرنا ضروری تھا۔ اس سے خلیفہ کا اقتدار بھی مشخکم ہوتا۔ عرب روایتی طور پر بادشا ہت کو نالپند کرتے تھے اور کی بادشاہ کے طور اطوار والے حکمران کی اطاعت قبول نہ کرتے۔ تاہم وہ کی جنگی مہم کے دوران میں ایک سردار کے اقتدار کوسلیم کر لیتے جب وہ نئی چرا گاہوں کی طرف کوسلیم کر لیتے جب وہ نئی چرا گاہوں کی طرف گامزن ہوتا۔

حضرت عراکی قیادت میں عرب جرتناک نوحات حاصل کرتے ہوئے عراق شام اور مصر میں داخل ہو گئے۔ انہوں نے قادسیہ کی جنگ (637ء) میں ایرانی فوجوں کو شکست سے دو چار کیا'جس نے ساسانیوں کے دارائکومت اصفہان کے سقوط کی راہ کشادہ کی۔ جونہی مسلمانوں کو افرادی قوت ملی انہوں نے ایرانی سلطنت پر قبضہ کر لیا۔ باز نظینی سلطنت میں انہیں شدید ترین مزاحت کا سامنا ہوا اور وہ اناطولیہ میں کوئی علاقہ فیج نہیں کر سکے۔ اس کے باوجود مسلمانوں نے شالی فلسطین میں جنگ برموک میں فتح حاصل کی 638ء میں بروشلم کو فتح کیا اور 641ء میں پورے شام فلسطین میں جنگ برموک میں فتح حاصل کی 638ء میں بروشلم کو فتح کیا اور 641ء میں پورے شام فلسطین اور مصرکوا ہے تسلط میں لے آئے۔ جہاں تک سیرائیکا کاتعلق ہے تو مسلمان افواج نے شالی افریقہ پر قبضہ کرلیا۔ جنگ بدر کے صرف میں برس کے کاتعلق ہے تو مسلمان افواج نے شالی افریقہ پر قبضہ کرلیا۔ جنگ بدر کے صرف میں برس کے کے وصال فرما جانے کے ایک صدی بعد اسلامی سلطنت پیرینیز سے ہمالیہ تک وسعت پا چکی میں۔ بیا کی وسعت پا چکی میں۔ بیا کی وسعت پا چکی حقے۔ بیا تو سلطنت کی میربانی دکھائی دیتی تھی۔ اسلام کی آمد سے پہلے عرب ایک حقیر ساگر وپ شے لیکن نہایت مختصر مدت کے اندر انہوں نے دوعالمی سلطنوں کو بردی شکستوں کو فرق کے تبر بے نیاں احساس کو تقویت دی کہ ان کے ساتھ کوئی جیرت ناک واقعہ ہو چکا ہے۔ لہذا امت کا فرد ہونا ایک مادرائی تجرب بن گیا تھا' اس کی کوئی جیرت ناک واقعہ ہو چکا ہے۔ لہذا امت کا فرد ہونا ایک مادرائی تجرب بن گیا تھا' اس کی

وجد بی تھی کہوہ اس شے سے ماوراتھی جس کووہ پرائے قبائلی ایام میں جانتے تھے یا جس کا تصور کر سکتے تھے۔ان کی کامیابی قرآن کے بیغام کی بھی تقیدیق تھیٰ جس کا دعویٰ تھا کہ صراطمتقیم یر چلنے والا معاشرہ لازماً خوشحال ہوتا ہے کیونکہ وہ اللہ کے قوانین سے ہم آ ہنگ ہوتا ہے۔ و کیمواللہ کی رضا کوشلیم کر کے انہیں کیا کچھ حاصل ہو گیا! جب حضرت عیسی "صلیب پر وصال فرما گئے تو عیسائیوں نے واضح ناکامی اور شکست میں خدا کا مشاہدہ کیا۔ اس کے برعکس مسلمانوں نے سیاس کامیابی کا اپنی زندگیوں میں الوہی موجودگی کے انکشاف کے طور برتجربہ کیا۔ تاہم اس بات کو واضح کرنا ضروری ہے کہ عربول کو''اسلام'' کی قوت نے عرب کے باہر بھیل جائے پر مائل نہیں کیا تھا۔مغربی لوگ اکثر و بیشتر یہ سجھتے ہیں کہ اسلام ایک متشدد اور عسكريت پيندعقيده ہے جوتلوار كى نوك پرايخ كوم لوگوں سے خود كومنوا تا ہے۔ مسلمانوں كى توسیعی جنگوں کی بیتشریح غلط ہے۔ بیمہمات ذہبی نہیں تھیں اور حضرت عمر اس بات پر یقین نہیں رکھتے تھے کہ انہیں دنیا کو فتح کرنے کا الوہی مینڈیٹ حاصل ہے۔حضرت عمر اور ان کے جنگجوؤں کا مقصد تو سراسرعملیت پیندانہ تھا لیعنی وہ ایک ایسی سرگرمی حیاہتے تھے جوامت کے اتحاد کو محفوظ رکھنے میں مدد دے۔عرب صدیوں سے اس کوشش میں مصروف تھے کہ جزیرہ نما سے باہرواقع امیرملکوں پر حملہ کریں۔اس مرتبہ فرق بیرتھا کہ انہیں قوت کے ایک خلاکا سامنا تھا۔ایران اور بازنطین کئ عشرول ہے آپس میں ایک لمبی اور کمزور کر دینے والی جنگوں کے سلسلے میں الجھے ہوئے تھے۔ دونوں سلطنتیں مضحل ہو چگی تھیں۔ایران میں طبقاتی فساد چھڑا موا تھا اور سیلا بوں نے ملک کی زراعت کو تباہ کر دیا تھا۔ ساسانیوں کے زیادہ تر فوجی عرب نسل کے تھے اور وہ مسلمان حملہ آوروں سے ال گئے تھے۔ بازنطینی صوبوں شام اور شالی افریقہ کی مقامی آبادی یونانی آرتھو ڈوکس انتظامیہ کی عدم رواداری کے ہاتھوں نالاں تھی اور جب عربوں نے حملہ کیا تو وہ اس انظامیہ کی مدد کے لیے آ گے نہیں بڑھے۔ یہ الگ بات کہ مسلمان بازنطینی سلطنت میں آ کے نہیں جاسکے تھے۔

بعد میں جب مسلمانوں نے اپی عظیم سلطنت قائم کر لی تو اسلامی قانون نے ان فتو حات کو ایک ندہبی تعبیر دی اور دنیا کو وارالسلام اور دارالحرب میں بانٹ دیا تاہم عملی طور پر مسلمانوں نے تسلیم کرلیا کہ وہ اب اپنی توسیع کی حدکو پہنچ چکے ہیں اور غیر مسلم دنیا کے ساتھ پرامن اور دوستانہ طور پر رہنے گئے۔ قرآن جنگ وجدل کی اجازت نہیں دبتا۔ اس کے برعکس قرآن اعلیٰ اقدار کی حفاظت کے لئے اپنے دفاع کی منصفانہ جنگ لڑنے کا تصور پیش کرتا ہے قرآن ایک منصفانہ جنگ لڑنے کا تصور پیش کرتا ہے

اورقل و غارت گری اور جارحیت کی ندمت کرتا ہے۔ مزید برآ ل جب عربوں نے جزیرہ نما اورقل و غارت گری اور جارحیت کی ندمت کرتا ہے۔ مزید برآ ل جب عربوں بے اور انہیں بھی خدا کا مصدقہ صحیفہ موصول ہو چکا ہے۔ چنا نچہ انہوں نے لوگوں کو اسلام قبول کرنے پر مجبور نہیں کیا اور آٹھویں صدی کے وسط تک تبدیلی نذہب کی حوصلہ افزائی نہیں کی گئی۔ مسلمانوں کا خیال تھا کہ اسلام حضرت اسلمعیل کی اولاد کے لئے نازل ہوا ہے جیبا کہ یہودیت حضرت الحق "کی اولاد کے لئے نازل ہوئی تھی۔ عرب قبائلی ہمیشہ کمزورلوگوں (موالیوں) کا تحفظ کیا آخل "کی اولاد کے لئے نازل ہوئی تھی۔ عرب قبائلی ہمیشہ کمزورلوگوں (موالیوں) کا تحفظ کیا کہ تھے۔ چونکہ یہودی عیسائی اور زرشتی (آتش پرست) ان کی نئی سلطنت میں وئی بن وئی بن وئی بن کی جائے ان پر کسی بھی طور پر حملہ نہیں کیا جا سکتا تھا۔ عربوں میں اس بات کوعزت اور کی علامت مانا جاتا تھا کہ اپنے زیر حفاظت لوگوں سے اچھا برتاؤ روا رکھا جائے ان کی مدد کی جائے اور اگر آئیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ فوجی تحفظ کی جائے اور اگر آئیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ فوجی تحفظ اجازت ہوتی تھی دی ہی از ادر گئی آ زادی کا حکم قرآن میں آیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان عیسائیوں نے برعن عقائد رکھنے پر سزائیں دی تھیں مسلمانوں کی حکم انی کو بازنطینی حکومت پر بحر ہر برح میں مسلمانوں کی حکم ان کی جر نی برخوبی کو بازنطینی حکومت پر بحر ہر برح میں وہ ہے کہ ان عیسائیوں کے حکم ان کی کو بازنطینی حکومت پر بحر ہر برح میں دی تھیں مسلمانوں کی حکم ان کو بازنطینی حکومت پر بحر ہر برح میں دی تھیں مسلمانوں کی حکم ان کو بازنطینی حکومت پر بھر ہور ترجے دی۔

حضرت عمر نے اچھانظم وضبط قائم رکھنے کا تہدیکیا ہوا تھا۔ عرب فوجیوں کو فتح کے ثمرات سے لطف اندوز ہونے کا کوئی موقع نہیں دیا گیا تھا۔ مفقوحہ زمینیں جزلوں میں تقسیم نہیں کی جاتی تھیں بلکہ وہ سابقہ کاشت کاروں کے پاس ہی رہنے دی جاتی تھیں' جومسلم ریاست کو لگان اوا کیا کرتے تھے۔ اس کے بجائے فوجیوں کے لئے نئے ''عسکری شہروں' میں (امصار) عسکری اہمیت کے حامل مقامت پر آباد کئے گئے۔ ایسے نئے ''عسکری شہروں' میں عراق میں کوفہ شام میں بھرہ اریان میں قم اور مصرمیں دریائے نیل کے دہانے پر فسطاط شامل ہیں۔ دمشق واحد قدیم شہر تھا جو ایک اسلامی مرکز بن گیا ایسے ہر شہر میں ایک مجد تقمیر کی گئ جہاں مسلمان فوجی نماز جمعہ ادا کیا کرتے تھے۔ ان عسکری شہروں میں فوجیوں کو اسلام کے مطابق زندگی گزار نے کا درس دیا جاتا تھا۔ حضرت عمر نے خاندانی اقدار کو اہمیت دی۔ وہ شراب نوشی کے سخت خلاف تھے۔ انہوں نے رسول کریم ﷺ کی زاہدانہ صفات کو اجا گر کیا جنہوں نے خود خلیفہ کے ماند ہمیشہ سادگی کے ساتھ زندگی گزاری تھی۔ تاہم وہ عسکری شہر جنہوں کی ایسی روایات کے بھی حامل تھے جو قرآنی تصور حیات سے ہم آ ہنگ تھیں۔ ایسی عربوں کی ایسی روایات کے بھی حامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آ ہنگ تھیں۔ ایسی عربوں کی ایسی روایات کے بھی حامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آ ہنگ تھیں۔ ایسی عربوں کی ایسی روایات کے بھی حامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آ ہنگ تھیں۔ ایسی کربوں کی ایسی روایات کے بھی حامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آ ہنگ تھیں۔ ایسی

روایات کو ان اجنبی ملکول میں بھی جاری رکھا گیا۔ اس وقت تک اسلام بنیادی طور پر ایک عرب مذہب تھا۔ جو ذمی اسلام قبول کر لیتا اے کسی نہ کسی عرب قبیلے میں شامل کر دیا جاتا اور وہ عرب نظام میں جذب ہو جاتا۔

تاہم فتح کا یہ دوراس وقت کیک گنت اختام کو پہنچ گیا جب 644ء میں حضرت عمرٌ کو مدینہ کی متجد میں ایک ایرانی جنگی قیدی نے شہید کر دیا۔ خلفائے راشدین کا آخری زمانہ تشدد سے عبارت ہے۔ حضرت عثان بن عفان گورسول کریم ﷺ کے چھر دفقائے تیسرا خلیفہ منتخب کیا۔ ان کی خلافت کے ابتدائی چھ برسوں میں امت کی خوشحالی کاعمل جاری رہا۔ حضرت عثان نے اجھے طریقے سے انتظام سنجالا اور مسلمانوں نے نئے علاقوں کو فتح کیا۔ انہوں نے بازنطینیوں سے قبرص چھین لیا اور بالآخر انہیں مغربی بحیرہ روم کے علاقے سے نکال باہر کیا بازنطینیوں سے قبرص چھین لیا اور بالآخر انہیں مغربی بحیرہ دوم کے علاقے سے نکال باہر کیا جبہ شالی افریقہ میں مسلم افواج تریپولی تک پہنچ گئیں جے آج کل لیبیا کہا جاتا ہے۔ مشرق میں مسلمان فوجوں نے بیشتر آرمیدیا کو فتح کرلیا کاکیشیا میں داخل ہو گئیں اور ایران کے علاوہ میں مسلمان فوجوں نے بیشتر آرمیدیا کو فتح کرلیا کاکیشیا میں داخل ہو گئی اور ایران کے علاوہ میں مسلمان فوجوں تا کم کر دی۔

تاہم ان فقوعات کے باوجود فوجی غیر مطمئن ہونے لگے۔ وہ ایک زبردست تبدیلی سے گزر چکے تھے۔ صرف دس برسول کے اندر اندر انہوں نے درشت بدوی ہتی کو ایک پیشہ ور فوج کے بالکل مختلف طرز حیات میں ڈھال لیا تھا۔ وہ گرمیوں کا موسم جنگیں لڑنے اور سردیاں اپنے گھروں سے دور عمری شہروں میں گزارتے تھے۔ فاصلے اب اتنے وسیج ہو گئے تھے کہ جنگی مہمات بہت زیادہ تھا دی تھیں اور انہیں پہلے ہے کم مال غنیمت ملہ تھا۔ حضرت عثان نے فوجی سالاروں اور مکہ کے امیر خاندانوں کو اب بھی عراق جیسے ملکوں میں نجی عثان نے فوجی سالاروں اور مکہ کے امیر خاندانوں کو جہسے وہ غیر مقبول بھی ہو گئے تھے خاص طور پر کوفہ اور فسطاط میں۔ حضرت عثان نے اپنے خاندان بنوامیہ کے افراو کو بہت مو قر عہدوں پر فائز کر دیا تھا۔ مدینہ والے اس وجہ ہے بھی آپٹ سے ناخق ہو گئے۔ انہوں نے عہدوں پر فائز کر دیا تھا۔ مدینہ والے اس وجہ ہے بھی آپٹ پر اقربا پروری کا الزام لگایا حالانکہ اموی خاندان سے تعلق رکھنے والے بہت سے افران نہایت قابل افراد تھے۔ مثال کے طور پر حضرت عثان نے نے حضرت مجم سلمان اور افران نہایت قابل افراد تھے۔ مثال کے طور پر حضرت عثان نے نو حضرت مجم سلمان اور مام ملمن نواں کے بیٹے کے انہوں کے ملمان اور مام مدینہ کے مسلمان اور کو خات عثان کا میہ مام منتی جو اپنے کردار کی پختگی اور معاملہ نبی کے لئے مشہور تھے۔ تاہم حضرت عثان کا میہ ماہ منتظم تھے جو اپنے کردار کی پختگی اور معاملہ نبی کے لئے مشہور تھے۔ تاہم حضرت عثان کا سے اقدام مدینہ کے مسلمان وں کو غلط محسوں ہوا' جو اب بھی رسول کریم تھے کے انسار (مددگار) کی

**€62**}

حیثیت سے سوچتے تھے کہ ابوسفیان کی اولاد پر انہیں فوقیت دی جانی چاہیے۔قرآن کے حافظ بھی جو قرآن کے حافظ بھی جو قرآن کی زبانی تلاوت کرتے تھے اور نمایاں نہ ہی رہنما بن چکے تھے حضرت عثان گے اس فیصلے سے ناخوش تھے کہ مقدس کتاب کا صرف ایک نسخہ ہی عسکری شہروں میں پڑھا جائے جبکہ انہوں نے بہت سے الیے نسخوں کو صنبط کروالیا جنہیں لوگ ترجیح دیتے تھے مگر ان میں معمولی فرق موجود تھے۔ وہ غیر مطمئن لوگ رفتہ رفتہ رسول کریم بھی کے پچا زاد میں معمولی مالب کی طرف دیکھنے گئے۔

656ء میں بیر عدم اطمینان ایک بغاوت کی شکل میں نمودار ہوا۔ فسطاط سے آنے والے عرب فوجیوں کے ایک گروہ نے حضرت عثان ؓ کے سادہ سے گھر کا محاصرہ کرلیا اور پھر گھر میں داخل ہوکرآ یے گوشہید کر دیا۔ پھر حضرت علیؓ کے نیا خلیفہ ہونے کا اعلان کر دیا گیا۔



## يهلا فتنه

حفرت علی بطاہر ایک واضح انتخاب نظر آتے تھے۔ وہ رسول کریم بھے کے گھر میں پلے بڑھے تھے اور حفرت محمد بھی کے آدرشوں کے رنگ میں رنگے ہوئے تھے۔ وہ ایک ایجھے فوجی تھے اور انہوں نے اپنے افسروں کو متاثر کن خطوط کیسے جو کہ اب بھی اسلامی کلا سکی متن شار ہوتے ہیں اور جن میں عدل کی ضرورت کو اجا گر کیا گیا ہے نیز رعایا کے ساتھ ہدردی سے پیش آنے کی ہدایت کی گئی ہے۔ تاہم رسول کریم بھی سے ان کی قرابت داری کے باوجود ان کی محمرانی کو پوری طرح تسلیم نہیں کیا گیا۔ مدینہ کے انصار اور امویوں کے باوجود ان کی محمرانی کو پوری طرح تسلیم نہیں کیا گیا۔ مدینہ کے انصار اور امویوں کے موصح پر مشتعل مکہ والے حضرت علی کی حمایت کر رہے تھے۔ انہیں ایسے مسلمانوں کی حمایت محمری شہرکوفہ بھی حاصل تھی جو اب بھی بدوی رندگی گزار رہے تھے خصوصا عراق میں جس کا عسکری شہرکوفہ حضرت علی کا مضبوط گڑھ تھا۔ تاہم حضرت عثمان خصرت علی کی طرح حضرت محمد بھی کے داماد حضرت علی کا مضبوط گڑھ تھا۔ تاہم حضرت عثمان خصرت علی کی طرح حضرت محمد بھی کے داماد مقدرت اور اولین اسلام قبول کرنے والوں میں سے ایک تھے ان کا قبل ایک دل ہلا دینے والا واقعہ تھا جس کے نتیج میں امت کے اندر پانچ سال تک خانہ جنگی ہر پا رہی۔ جے فتنہ کہا جا تا واقعہ تھا جس کے نتیج میں امت کے اندر پانچ سال تک خانہ جنگی ہر پا رہی۔ جے فتنہ کہا جا تا

تھوڑا عرصہ انظار کرنے کے بعد حضرت محمدی کی زوجہ محتر مہ اُم المومنین حضرت عائش نے اپنے رشتہ دار حضرت طلحہ اور رسول اکرم بھٹے کے مکہ کے رفقا میں سے ایک حضرت عائش نے ساتھ مل کر حضرت علی پر حملہ کر دیا کہ انہوں نے حضرت عثان کے قاتلوں کو سزا کیوں نہ دی۔ چونکہ فوج صوبول میں تھی اس لیے وہ مدینہ سے بھرہ تک پہنچ گئے۔ حضرت علی ایک مشکل صورتحال سے دوچار تھے۔ خود انہیں بھی حضرت عثان کی شہادت سے بہت صدمہ پہنچا تھا۔ ایک مخلص انسان ہونے کے ناطے وہ اس حادثے کونظر انداز نہیں کر کتے تھے۔

انہوں نے جنگ جمل میں دوسرے فریق کو آسانی کے ساتھ شکست دے دی۔ اس کو جنگ جمل اس لئے کہتے ہیں کیونکہ اُم المومنین حضرت عائشہؓ نے' جونو جیوں کے ساتھ میدانِ جنگ میں موجود تھیں' اپنے اونٹ پر بیٹھ کر جنگ پر نگاہ رکھی تھی۔ حضرت علیؓ نے فتح حاصل کرنے کے بعد اپنے حامیوں کو اعلیٰ عہدوں پر فائز کیا' انہیں انعامات سے نوازا تاہم انہوں نے بھی سواد لینی کوفہ کے گردونواح کی زرخیز زرعی اراضی پر قبضے کی اجازت نہیں دی جس سے ایرانی سلطنت اپنے محاصل کا بیشتر حصہ حاصل کرتی تھی۔

شام میں حضرت علی " کے اقتدار کوتسلیم نہیں کیا گیا جہاں حضرت معاویہ" این دار الخلافه دمشق سے مخالفوں کی راہبری کررہے تھے ۔حضرت عثان ان کے رشتہ دار تھے اور ان کے بعد وہ اموی خاندان کے نئے سربراہ بنے تھے۔عرب روایات کے مطابق ایک سردار کی حیثیت سے حضرت عثان اس کی شہادت کا انتقام لینا ان کا فریضہ تھا۔ مکہ کے امیر خاندان اور شامی عرب ان کے حامی تنے جو ان کی مضبوط اور دانش مندانہ حکومت کی ستائش کرتے تھے۔اییا لگتا ہے کہ حفرت علیؓ نے حضرت معاویہؓ کی صورتحال پران سے ہمدر دی محسوس کی اور ابتدأ ان کے خلاف کوئی اقد امات نہیں کیے تاہم رسول کریم ﷺ کے رشتہ داروں اور رفقاء کا ایک دوسرے برحمله آور ہونے کا ارادہ کرنا بہت پریشان کن امرتھا۔حضرت محمظ کا مثن تو بیرتھا کہ مسلمانوں کے مابین اتحاد کوفروغ دیا جائے اور امت کومنتشر نہ ہونے دیا جائے تا کہ یہ اتحاد خدا کی وحدت کی علامت بن جائے۔اس حقیقت کو زہن میں رکھتے ہوئے دونوں فریقوں نے آئندہ تنازع کے امکان کورفع کرنے کی غرض سے 657ء میں صفین کے مقام پر معاہدے کے لیے نداکرات کرنے کی کوشش کی تاہم یہ نداکرات بے نتیجہ ثابت ہوئے۔ حضرت معاویہ" کے حامیوں نے قرآن کواپنے نیزوں سے باندھ کر بلند کیا اورلڑنے والول کے مابین سلح کروانے کے لیے غیرجانب دارمسلمانوں سے اللہ کے واسطے ٹالٹی کرنے کی التجا کی۔ پیر ظاہر ہوتا تھا کہ ٹالٹی کا فیصلہ حضرت علیؓ کے خلاف تھا اور ان کے کئی پیروکاروں نے انہیں قائل کرنے کی کوشش کی وہ اسے تعلیم کرلیں۔ یوں حضرت معاویہ ؓ نے حضرت علیؓ کو خلافت سے بے دخل کر دیا' عراق پر فوج کشی کی اور بر وخلم میں اعلان کیا کہ وہ خود خلیفہ ہیں۔ تاہم حضرت علی کے بچھ سرگرم حامیوں نے ٹالٹی کو قبول کرنے سے انکار کردیا اور انہیں حضرت علی کی رضامندی سے دھیکا لگا۔حضرت علی نے حضرت عثال کی پالیسیول کی اصلاح میں ناکام موکر ناانصافی کے حامیوں کے ساتھ مصالحت کر لی تھی اس لیے وہ بھی ان کے نزد یک پیندیدہ نہیں تھے۔ وہ لوگ امت سے نکل گئے جس کے بارے میں ان کا دعویٰ تھا کہ وہ قرآن سے غداری کررہی ہے اور انہوں نے أیک آ زاد کمان دار کی سربراہی میں اپنا

**∳65**∳

الگ کیمپ قائم کرلیا۔ حضرت علی پی نے ان انتہاپیندوں کو دبایا 'جو''خارجی'' کے نام سے مشہور ہوگئے تھے اور حقیق باغیوں کا تو نام و نشان تک منا دیا تاہم بیتح کیک ساری سلطنت میں پھیل گئی۔ بہت سے لوگ حضرت عثان گے دور خلافت کی اقربا پروری سے نالاں تھے اور قرآن کی مساویا ندروح کا اطلاق چاہتے تھے۔ گو کہ خارجی ہمیشہ ایک اقلیق گروپ رہے تاہم ان کا مؤقف مضبوط تھا کیونکہ بیا ایک ایسے اہم سیاسی مسلم رجحان کی پہلی مثال تھا جس نے امت کی اخلاقیات کو متاثر کر کے ایک نی الہیاتی پیش رفت کی راہ کشادہ کی۔ خارجیوں کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کے حکمران کو سب سے زیادہ طاقت ور نہیں بلکہ سب سے زیادہ مخلص مسلمان ہونا چاہیے اور کون مسلمانوں نے حکمران کو سب سے زیادہ خلوں نے بیا اس مسلم کے بیجی غور کیا کہ کو خلوں مسلمان سے اور کون مسلمان نہیں ہے۔ ایک نہ بہی تصور کے طور پر سیاسی قیادت اتن اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت 'تقذیر اور انسانی آزادی جسے موضوعات پر سیاسی قیادت آئی اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت 'تقذیر اور انسانی آزادی جسے موضوعات پر سیاسی قیادت آئی اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت 'تقذیر اور انسانی آزادی جسے موضوعات پر سیاسی قیادت آئی اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت 'تقذیر اور انسانی آزادی جسے موضوعات پر سیاسی قیادت آئی اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت 'تقذیر اور انسانی آزادی جسے موضوعات پر سیاسی قیادت آئی اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت 'تھیں خیمہ بی ۔

فارجیوں کے ساتھ حضرت علی ٹے درشت برتاؤ سے ان کی حمایت میں بہت کی آئی حتی کہ کوفہ میں بھی ان کا بیرو میہ انہیں مہنگا پڑا۔ حضرت معاویہ ٹے بہت فوائد حاصل کیے جبکہ بیشتر عرب غیر جانب دار رہا۔ ایک دوسرے خلیفہ کو منتخب کرنے کے لیے ٹالٹی کی ایک اور کوشش ناکام ہوگی۔ حضرت معاویہ ٹی کوفوج نے عرب میں ان کی خلافت کے خلاف مزاحت کو دبا دیا اور 661ء میں ایک خارجی نے حضرت علی ٹوشہید کر دیا اور ان کے باقی ماندہ وفاداروں نے ان کے جیئے حضرت حسن ٹے خلیفہ ہونے کا اعلان کر دیا تاہم حضرت حسن ٹے حضرت معاویہ پڑے ساتھ معاہدہ کرلیا اور مدینہ چلے گئے جہاں وہ 669ء میں اپنی وفات تک مقیم رہے۔

اب امت ایک نے مرحلے میں داخل ہو چکی تھی۔حضرت معاویہ نے دمش کو اپنا دار الخلافہ بنالیا اور مسلمانوں کے اتحاد کو بحال کرنے کی کوششیں کرنے لگے۔ اب عراق اور شام کے مسلمان ایک دوسرے کے حریف محسوس ہونے لگے۔حضرت علی کو ایک ایسا عمدہ اور مسلمان ایک دوسرے کے حریف محسوس ہونے لگے۔حضرت علی کو ایک ایسا عمدہ اور مسلمان تصور کیا گیا جنہیں عملی سیاست کی منطق نے شکست دے دی تھی۔

کمسنوں میں سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے آ دمی اور رسول کریم ﷺ کے قریب ترین مردرشتہ دار کے آل کو بجاطور پر ایک علین واقعے کے طور پر دیکھا گیا جس نے امت کی اخلاقی مضبوطی کے لیے شجیدہ مسائل ہیدا کردیئے تھے۔عرب کے عمومی عقیدے کے

**∳66**}

تاہم دوسرے مسلمانوں نے ایک غیر جانب دارانہ رویہ افقیار کیا۔ وہ ان خونیں تفرقات پر دل گرفتہ تھے جنہوں نے امت کو منتشر کر کے رکھ دیا تھا اور ای وجہ سے اسلام میں اتحاد ہمیشہ سے بڑھ کر ایک نہایت اہم قدر کی حثیت افقیار کرگیا۔ حضرت علی سے غیر مطمئن بہت سے لوگ د کھے سکتے تھے کہ حضرت معاویہ اسلامی مثالئے سے بہت دور ہیں۔ انہوں نے چار خلفا نے راشدین کے عہد کو اس انداز سے دیکھنا شروع کیا کہ وہ ایک ایسا دورتھا جس میں رسول کر یم اللی ہے کر بیب ترین ساتھیوں اور مخلص مسلمانوں نے حکومت کی مگر جن کی عظمت کو برے کام کرنے والے لوگوں نے گھٹا دیا۔ پہلے فتنے کے واقعات علامتی حثیت اختیار کر یم اللی مشاورت کے شعور کو حاصل کرنے کے لیے جدوجہد کرتے تو ان الم ناک واقعات سے متاثر ہوتے۔ تاہم سب اس امر پر متفق تھے کہ رسول کر یم علیہ اور خلفائے راشدین کے دارالخلافہ کی مدینہ سے اموی دارالخلافہ دوشق کی طرف منتقلی ایک سیاسی مہم سے سوا معاملہ تھی۔ ایسا گلاتی جا کہ اُمت رسول کر یم علیہ گلی جا رہ کہا تھی مقصد کھور ہی ہے۔ اب زیادہ نیک اور ذمہ دار مسلمانوں کو اے نامی دوبارہ راہے راست پر لانے کے لیے تداہیر پرغور کرنا تھا۔



\_\_\_\_\_



**€69**}

## اموى اور دوسرا فتنه

حضرت معاویة (80-661ء) سلطنت کے اتحاد کو بحال کرنے میں کامیاب ہو گئے۔مسلمان فتنے سے ڈرے ہوئے تھے اور انہوں نے اس حقیقت کو جان لیا تھا کہ اپنے عرب ساتھیوں سے دور اور اندر ہے دشمن رعایا میں گھرے ہوئے عسکری شہروں میں وہ بوی آ سانی سے نفرت وعداوت کا شکار بن سکتے ہیں۔سادہ می بات تھی کہ وہ الیمی ہولناک خانہ جنگی کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ وہ مشحکم حکومت کے خواہاں تھے اور حضرت معاویہؓ جوایک اہل حکمران تھے آنہیں ایک مضبوط حکومت فراہم کرنے کی صلاحیت رکھتے تھے۔انہوں نے عرب مسلمانوں کو آبادی ہے دور رکھنے کے حضرت عمرٌ والے نظام کو بحال کیا حالانکہ عرب کے پچھ مسلمان اب بھی اس حق کے لئے احتجاج کر رہے تھے کہ انہیں مقبوضہ ملکوں میں جائیدادیں بنانے کی اجازت دی جائے۔حضرت معاویہؓ نے اس پابندی کو برقرار ہی رکھا۔ انہوں نے تبدیلی مذہب کی بھی حوصلہ شکنی کی اور ایک اہل انتظامیہ کوتشکیل دیا۔ لہذا اسلام فاتح عرب اشرافیه کا ندہب ہی رہا۔ ابتدا میں تو عربوں کوشاہی حکومت کا کوئی تجربہ نہیں تھا اور انہیں سابقتہ بازنطینی ادر ایرانی سلطنول میں خدمات انجام دینے والے غیرمسلموں کی مہارت پر بھروسہ کرنا یڑا تاہم رفتہ رفتہ عربوں نے اعلیٰ عہدوں سے ذمیوں کو بے دخل کرنا شروع کر دیا۔ اگلی صدی کے دوران اموی خلفاء اسلامی افواج کے فتح کئے ہوئے الگ الگ علاقوں کو ایک متحد سلطنت میں ڈھالنے اور ایک مشترک نظرئے (آئیڈیالوجی) کے تحت چلانے میں کامیاب ہو گئے۔ پیہ ایک عظیم کارنامه تھا تاہم دربار فطری طور پر امیروں کی ثقافت اور پر آسائش طرز زندگی کوجنم دینے لگا اور کی حوالوں سے کسی مقتدر طبقے سے مشابہت اختیار کر گیا۔

#### **€70**}

اس میں ایک مخصہ پوشیدہ تھا۔صدیوں کے تجربے کے بعد پتا چلا ہے کہ ایک مطلق بادشاہت جدیدیت سے پہلے کے زمانے والی زرعی معیشت کی بنیاد پر قائم سلطنت کو چلانے کا مؤ ژ طریقه ہوتی تھی نیز وہ عُسکری حکمرانی سے زیادہ اطمینان بخش ہوتی تھی ٰجس میں اکثر کمان دار حصول اقتدار کی جنگیں اوت رہتے تھے۔ ہارے جمہوری عبد میں کسی ایک فرد کو اتنا استحقاق یافتہ قرار دے دینا کہ امیر وغریب بکساں اس کی رعایا ہوں' عجیب سالگتا ہے تاہم ہمیں اس حقیقت کا ادراک ضرور کرنا چاہئے کہ جمہوریت ایک ایسے صنعتی معاشرے ہی میں پنیسکتی ہے جس کے پاس اینے وسائل کو لامحدود طور پر استعمال کرنے کی ٹیکنالوجی ہو۔مغربی جدیدیت کے ظہور میں آنے سے پہلے جمہوریت کا تصور موجود نہیں تھا۔ جدیدیت سے پہلے کی دنیا میں ایک بادشاہ اتنا طاقتور اور مقتدر ہوتا تھا کہ اس کا کوئی مقابل ہی نہیں تھا' اسے اپنی جنگیں لڑنے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی' وہ بڑوں کے جھٹڑوں کونمٹا سکتا تھا اورغریب لوگوں کی وكالت كرنے والوں كى التجاؤں كو بلاجواز نظرانداز كرسكتا تھا۔ بادشاہت كى ترجيح اس قدر مضبوط ہوتی تھی کہ جبیبا کہ ہم دیکھیں گے وسیع سلطنت میں مقامی حکمران حقیقی اقتدار کے مالک تو ہوتے تھے لیکن وہ بادشاہ کی خوشامہ کرتے تھے اور اس کے غلام ہونے کا اقرار کرتے تنے۔اموی خلفاءایک وسیع سلطنت پر حکومت کرتے تھے جوان کی حکمرانی میں مزید وسعت یاتی رہی۔ یقینا انہوں نے محسوس کیا ہوگا کہ امن کے تحفظ کے لئے انہیں بھی مطلق بادشاہ بن جانا ہوگا تاہم ایک طرف تو سوال بیتھا کہ اس کوعرب روایت سے کس طرح جوڑا جائے اور دوسری طرف مسئلہ بیتھا کہ قرآن کے انقلابی مساوات پیندوں سے مس طرح ہم آ ہنگی اختیار

اولین اموی خلفا مطلق بادشاہ نہیں تھے۔ حضرت معاویہ نے کسی عرب سردار کے انداز ہیں ہی حکومت کی تھی۔ عربوں نے کسی بادشاہت پر بھروسہ نہیں کیا تھا جوایک ایسے خطے میں موزوں طرز حکومت نہیں تھی جہاں لا تعداد چھوٹے چھوٹے گروہ ناکافی وسائل کے لئے لائے جھڑتے رہتے تھے۔ ان کے ہاں کوئی سلسلہ وار حکرانی کا نظام نہیں تھا۔ کیونکہ انہیں ہمیشہ سردار کے طور پر بہترین شخص مطلوب ہوتا تھا۔ تاہم فتنے نے متنازعہ جانشی کے خطرات کو عمیاں کر دیا تھا۔ امویوں کو 'حسکول'' حکران تصور کرنا غلط ہوگا۔ حضرت معاویہ "ایک نہی انسان اور رائخ العقیدہ مسلمان تھے۔ انہوں نے قبلہ اول اور ماضی کے بہت سے عظیم پیغیمروں کے گھریرو شلم کے تقدی کو برقرار رکھا۔ انہوں نے امت کے اتحاد کو محفوظ بنانے کے لئے

#### **€71**}

بھر پور کام کیا۔ ان کے اقتدار کی بنیاد قرآن کی اس ہدایت پرتھی کہ تمام مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں اور انہیں آپس میں لڑنا نہیں چاہئے۔ انہوں نے قرآنی تعلیمات کی روشیٰ میں ذمیوں کی ذہبی آزادی اور شخصی حقوق کا احترام کیا۔ تاہم فقنے کے تجربے نے چند مسلمانوں مثلاً خارجیوں کو یقین دلایا کہ نجی اور عوامی زندگیوں میں اسلام سے مراد اس سے پچھ زیادہ ہے۔

لبذا اسلام اور زرعی ریاست کے تقاضول میں ایک پیشیدہ تنازعہ موجود تھا۔ بید پوشیدہ تنازعہ حضرت معاویہؓ کی وفات کے بعد المناک انداز میں واضح ہو گیا۔ انہوں نے عاشینی کو محفوظ کرنے کے لئے پیشگی ادراک کر لیا تھا کہ عرب روایات کو لا زما چھوڑ نا ہو گا اور فوت ہونے سے پہلے انہوں نے اپنے بیٹے یزیداول (83-680ء) کی جانشینی کا انظام کرلیا۔ تاہم اس یرفوری احتاج سامنے آ گیا۔ کوفہ میں حضرت علی کے حامیوں نے حضرت علی کے دوسرے بیٹے حسین کی خلافت کا اعلان کر دیا جوایے پیروکاروں اور ان کے بیوی بچوں کے مختصرے گروہ کے ساتھ مدینہ سے عراق روانہ ہو گئے۔ای اثنا میں مقامی اموی گورز نے کوفہ والوں کو دھمکا کراپی حمایت واپس لینے پر آمادہ کرلیا۔ تاہم حضرت حسینٌ بیعت کرنے بر آمادہ نہیں ہوئے۔ان کو یقین تھا کہ رسول کریم ﷺ کے خانوادے کو سچی اسلامی اقدار کی جنتجو میں نُکلے ہوئے دیکھ کرامت کواس کا بنیادی فریضہ یاد آ جائے گا۔ کوفہ کے نزدیک ہی واقع کر بلا کے میدان میں انہیں اور ان کے بیرو کاروں کو اموی فوجیوں نے گھیر کرشہید کر دیا۔حضرت حسینؓ اپنے بننے سے بیٹے کو باہوں میں لئے سب ہے آخر میں شہید ہوئے۔اس المناک موت کا سوگ تمام مسلمان مناتے ہیں تاہم ان لوگوں نے جواینے آپ کوشیعان علی کہا كرتے تي حضرت حسين كى شبادت كے بعدرسول كريم على كے خانواد كواني توجه كا مركز بنا لیا۔ حفرت علیؓ کی شہادت کی طرح سانحہ کر بلا بھی شیعہ مسلمانوں کے لئے اس شدید ناانصافی کی علامت بن گیا جو کہ حیات انسانی پر چھائی ہوئی دکھائی دیتی تھی۔اس سانحے سے بي بهي ظاهر مواكه نديجي احكامات كوسياست كي درشت دنياسي ملانا نامكن تما جوكه ملاكت خيز حد تک اس کے لئے مخاصمانہ دکھائی دیتی تھی۔ بہت زیادہ شکین بغاوت وہ تھی جو جنگ جمل میں حضرت علیؓ کے خلاف لانے والے ایک محالی کے بیٹے حضرت عبداللہ ابن الزبیرؓ نے حجاز میں کی۔ بیداسلام کی پہلی امت کی حقیق اقدار کی طرف واپسی کی بھی ایک کاوش تھی جس کے تحت کوشش کی گئی کہ اقتد ارامولیوں سے چھین کر مکہ اور مدینہ میں واپس لے آیا جائے۔ 683ء میں

#### **€72**}

اموی فوجوں نے مدینہ کو حاصل کر لیا لیکن پہلے بزید اول اور پھر ای برس اس کے نتھے بیٹے معاویہ ٹائی کی موت کی وجہ سے مکہ کا محاصرہ ختم کر دینا پڑا۔ امت ایک بار پھر خانہ جنگی کی وجہ سے منتشر ہوگی تھی۔ حضرت ابن زبیر گو بہت سے لوگوں نے خلیفہ تسلیم کر لیا تھا۔ تاہم جب محدود ہو کر رہ گئے۔ ادھر عراق اور ایران میں بھی خارجی ابھر چکے تھے کو فیہ میں شیعہ حضرت محدود ہو کر رہ گئے۔ ادھر عراق اور ایران میں بھی خارجی ابھر چکے تھے کو فیہ میں شیعہ حضرت محدود ہو کر رہ گئے۔ ادھر عراق اور ایران میں بھی خارجی ابھر چکے تھے کو فیہ میں شیعہ حضرت کی شہادت کا انتقام لینے اور حضرت علی کے ایک اور بیٹے کی نامزدگی کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے تھے۔ تمام باغی قرآن کے مساویا نہ مثالیوں (آئیڈیلز) کے ملمبردار تھے تاہم شامی افواج حضرت معاویہ گئے ایک امرون اور اس کے بیٹے عبدالملک کے شام پر سرخرو ہوئیں۔ 169ء تک انہوں نے اپنے سارے خالفوں کو اقتدار سے بے وخل کر دیا۔ تاہم خالور اگلے ہی برس انہوں نے حضرت ابن زبیر گوشکست دی اور شہید کر دیا۔

عبدالملك (705ء-685ء) امولوں كے اقتدار كو بحال كرنے كى اہليت ركھتا تھا اوراس کے اقتدار کے آخری بارہ برس پرامن اور خوش حال تھے۔وہ بھی کوئی مطلق قتم کا بادشاہ نہیں تھا' تاہم دوسرے فتنے کے بعد وہ واضح طور پر مطلق قتم کی بادشاہت کی طرف مائل ہو گیا۔اس نے مقامی عرب سرداروں کے خلاف امت کے اتحاد کو قائم کیا' باغیوں کوزیر کیا اور مرکزیت کی ایک مضبوط پالیسی پر عمل کیا۔ عربی کی جگه فارس سلطنت کی دفتری زبان بن گئ بہلی مرتبہ اسلامی کلسال وجود میں آئی' سکول برقرآنی آیات کندہ ہوتی تھیں۔ بروشلم میں 691ء میں پہلی بڑی اسلامی یا دگارگنبد صحریٰ کمل ہو گیا' جوعیسائی اکثریت والے اس مقدس شہر میں اسلام کی برتری کا فخرید اظہار تھا۔اس نے واضح کر دیا کداسلام باقی رہنے کے لئے آیا ہے۔اس گنبد کے ساتھ ہی منفر داسلامی فن تغمیر اور فن کارانہ اسلوب کی بھی بنیا در کھ دی گئی۔ سی فن شبیہوں سے بے نیاز تھا' جوعبادت گزاروں کی توجہ ماورائیت سے ہٹا سکتی تھیں' وہ ماورائیت کہ انسانی تخیل جس کا بھر پورانداز میں اظہار کرنے سے قاصر ہے۔ بیگنبڈ جواسلامی فن تعمیر کی ایک خصوصیت بن گیا' بذات خود اس روحانی عروج کی نمایال علامت ہے جس کی ہرمومن آرزوكرتا ہے تا ہم بيتو حيد كے كامل توازن كا بھى اظہار كرتا ہے۔اس كابيرونى حصهٔ جولامتا ہى آ سانوں تک پہنچ رہا ہے اس کی داخلی جہت کا عکاس ہے۔ بیاس انداز کی ترجمانی کرتا ہے جس کے ذریعے انسان اور الوہی ہستی' داخلی اور خارجی دنیا ئیں ایک دوسرے کو بول کمل کر فی ہیں جیسے وہ واحدا کائی کے دو حصے ہوں مسلمان زیادہ پراعماد ہوتے جا رہے تھے اور اپنے

**€73**}

منفر دروحانی وژن کا اظہار کرنے کی شروعات کررہے تھے۔

اس بدلی ہوئی فضا میں وہ سخت قوانین جو مسلمانوں کو محکوم رعایا ہے الگ تھلک رکھتے تھے آ ہتہ آ ہتہ زم پڑنے لگے۔ عسکری شہروں میں غیر مسلموں نے آ باد ہونا شروع کیا' کا شکار مسلمانوں کے علاقوں میں کام حاصل کرنے لگے اور عربی سیجنے لگے۔ تاجروں نے مسلمانوں کے ساتھ تجارت شروع کر دی اور اگر چہ تبریلی نذہب کی اب بھی حوصلہ افزائی نہیں کی جاتی تھی تاہم پچھ درباری افسروں نے اسلام قبول کرلیا۔ تاہم جو نہی یہ علیحد گی ختم ہوئی لوگوں نے عرب مسلمانوں کی مراعات پر ناخوشی کا اظہار شروع کر دیا۔ خارجیوں اور شیعوں پر جبرواستبداد نے برے اثرات قائم کئے۔ عرب اور عسکری شہروں میں ایک ئی اسلامی تحریک شروع ہوگئی جو اسلامی مثالیوں (آئیڈیلز) کے زیادہ سخت اطلاق پر زور دیتی تھی۔ عبدالملک شروع ہوگئی جو اسلامی مثالیوں (آئیڈیلز) کے زیادہ سخت اطلاق پر زور دیتی تھی۔ عبدالملک نے ان نئے تصورات میں دلچیں لینا شروع کر دیا تاہم اس کا دعویٰ تھا کہ قرآن اس کی پالیسیوں کی تائید کرتا ہے۔ پچھ نئے ذہبی پیشوا قرآن کے زیادہ فعال کردار کے خواہاں سے اور اس کو حض تائید یا جواز کے طور پر استعال کرنے کی بجائے اس کے بتائے ہوئے راستے پر احد پر زور دیتے تھے۔



# مذہبی تحریک

خانہ جنگیوں کی وجہ سے بہت سے تعمین مسائل پیدا ہو گئے۔اب سوال بیا بجرا کہ اییا معاشرہ جواینے اماموں کوتل کر دیتا ہویہ دعویٰ کس طرح کرسکتا ہے کہ خدانے اس کوہدایت دی ہے؟ کس قتم کے انسان کو امت کی رہنمائی کرنی جاہیے؟ کیا خلیفہ سب سے زیادہ نیک شخص کو ہونا جا ہے (جبیہا کہ خارجی ایمان رکھتے تھے)' رسول کریم ﷺ کے خانوادے سے ہونا جائے (جبیہا کہ شیعہ یقین رکھتے تھے) یا مومنوں کو امن اور اتحاد قائم رکھنے کے لئے امویوں کو ان کی تمام تر نا کامیوں کے ساتھ قبول کر لینا چاہئے؟ پہلے فتنے کے دوران حضرت علی حق برتھے یا حضرت معاویہ ! اموی ریاست کیسے اسلامی ہے؟ کیا ایسے حکمران جواس قدر عیا شانه زندگی گزاریں اورعوام کی اکثریت کے افلاس کونظرانداز کردیں وہ سیچے مسلمان ہو سکتے میں؟ اسلام قبول کرنے والے غیرعر بوں کی کیا حیثیت ہے جنہیں کسی نہ کسی عرب قبیلے کا موالی بنا پرتا ہے؟ کیا پیشاد بنیت اور عدم مساوات نہیں ہے جو کہ قرآن سے متصاوم ہے؟ جیما کہ ہم جانتے ہیں انہی سامی بحث مباحثوں کی وجہ سے اسلام کا فد ،ب اور نیکی ظہور پذیر ہونا شروع ہوئی۔ قرآن کے قاریوں اور دوسرے ذمہ دارلوگوں نے سوال کیا کہ ا یک مسلمان ہونے کا حقیقی مطلب کیا ہے۔ وہ اپنے معاشرے کو پہلے اسلامی اور عرب ابتدیاں و کھنا جائے تھے۔قرآن کل حیات انسانی کی توحید کی بات کرتا ہے جس کا مطلب ہے کہ فرو ے تمام اندال اور ریاست کے تمام اوارے اللہ کی رضا کے سامنے اطاعت کا اظہار کریں۔ عیسائیوں نے اپنی تاریخ کے ایک ایسے ہی تشکیلی مرطے میں حضرت عیسی " کی شخصیت اور فطرت کے بارے میں بحثیں کی تھیں جنہوں نے انہیں خدا' نجات اور انسانی صورتحال کا اپنا مفر وتصور وضع کرنے میں مدو دی تھی۔ خانہ جنگیوں کے بعدرونما ہونے والی سیاسی قیادت کے

**€75**}

بارے میں مسلمانوں کے بحث مباحث نے اسلام میں ایک ایبا کردار ادا کیا جو عیسائیت میں چوتی اور یا نچویں صدی میں ہونے والے عظیم عیسائی مباحثوں کے مترداف ہے۔

پوی اور پا پور ک صدی کی بوت واقع کے ہمیمانی مباسوں کے مردات ہے۔
اس نئی اسلامی نیکوکاری کا نمونہ اور اعلیٰ ترین مثال حضرت حسن بھری (وفات 728ء) تھے جو مدینہ میں رسول کریم ﷺ کے خانوادے کے قریب ترین حلقوں میں پروان چڑھے تھے اور حضرت عثال کی شہادت تک وہیں رہے تھے۔ بعد میں وہ بھرہ چلے گئے جہال انہوں نے ایک روعانی سلمانہ تشکیل دیا جس کی بنیاد و نیاوی اشیاء کی خدمت تھی اور جو رسول کریم سے کے زاہدانہ طرز حیات کی طرف لوٹے کی تلقین کرتا تھا۔

تاہم حضرت حسن بصریؒ بصرہ میں سب سے زیادہ مشہور مبلغ بن گئے تھے اور ان کا ساده طرز زندگی دربار کی عیاثی پر ایک بلیغ اور پوشیده طور پر کٹیلی تقید بن گیا تھا۔حضرت حسن بھریؒ نے بھرہ میں ایک مذہبی اصلاح کا آغاز کیا اور انہوں نے اینے پیروکاروں کوقر آن پر گہراغور وَکُر کرنے کا درس دیا۔انہوں نے کہا کہ خود احتسابی اور اللہ کی رضا کے سامنے کامل اطاعت اختیار کرنا تھی خوثی کا سرچشمہ ہے کیونکہ اس طرح انسانی خواہشات اور مردوزن کے لئے خدا جو حابتا ہےاس کے درمیان تناؤختم ہو جاتا ہے۔حضرت حسن بھریؒ امویوں کی تائید كرتے تھے تاہم انہوں نے واضح كرديا تھا كہ جس موقع پر تقيد جائز ہوگى وہ تقيد ضروركريں گے۔آپ قدر یہ فلنے کی طرف مائل تھے۔انسان آزادارادے کے حامل ہیں اور اپنے اعمال کے ذمہ دار ہیں کسی خاص انداز ہے ان کاعمل کرنا پہلے سے مقدر میں نہیں لکھا ہوا ہے کیونکہ خداعادل ہےاوراگروہ ایسا کرنے کی استطاعت نہیں رکھتے تو خدا انہیں نیک زندگی گزارنے کا تھیم نہیں دیتا۔ چنانچیہ خلفا اپنے اعمال کے جواب دہ ہیں اور اگر انہوں نے اللہ کی واضح ہدایات سے روگر دانی کی تو آنہیں اس کی سزا ضرور ملے گی۔ جب خلیفہ عبدالملک نے سنا کہ حضرت حسن بصری ایس دھی چھی باغیانہ حکمت کو پھیلا رہے ہیں تو اس نے انہیں دربار میں بلا بھیجا تاہم حضرت حسن بصریؓ اتنے مقبول ومعروف تنے کہ اسے انہیں سزا دینے کی جرأت نہیں ہوئی۔ حضرت حسن بقری ؒ نے حکومت کی سیاس مخالفت کے ساتھ ایک منظم داخلی زندگی کے امتزاج کی مضبوط اسلامی روایت کا آغاز کیا۔

قدریوں نے اس لئے اموی حکمرانی کو قبول کر لیا تھا کیونکہ صرف وہی امت کی وحدت کو تحفوظ رکھنے کے قابل نظر آتے تھے۔ وہ خارجیوں کی مخالفت کرتے تھے جو کہتے تھے کہ اموی مرتد ہیں اور موت کے مستحق ہیں۔ حضرت حسن بصریؒ کے شاگر دحضرت واصل بن عطاً

#### **€76**}

(وفات 748ء) نے ان دونوں انہاؤں ہے''اعتزال'' (علیحدگی) افتیار کرتے ہوئے ایک معتدل کمتب فکر کی بنیاد رکھی۔معزلہ قدریوں ہے متفق سے کہ انسان کو آزاد ارادہ عطا ہوا ہے' دو ہجی قدریوں کی طرح در بار کے عیاشا نہ طرز زندگی کی ندمت کرتے سے اور انہیں کی طرح مسلمانوں کی مساوات پر زور دیتے سے حائم معزلہ خدا کے عدل پر بے حد زور دیتے سے جس کی وجہ ہے وہ دومروں کے ساتھ استحصالی برتاؤروار کھنے والے مسلمانوں کے شدیدترین ناقد بن گئے۔سیاسی مسئلے پر انہوں نے حفرت علی اور حضرت معاویہ کے مابین فیصلہ کرنے ساتھ استخدال افتیار کیا کہنا تھا صرف خدا ہی جان سکتا ہے کہ انسانوں کے دلوں میں کیا ہے۔ یہ روش خارجیوں کی انہا پیندی کا توڑھی تاہم اس کے باوجود معزلہ سیاسی طور پر کیا ہے۔ یہ روش خارجیوں کی طرح کی کھر تر ان مسلمانوں کو تاکید کرتا ہے کہ''وہ نیکی کا تھم دیں اور برائی سے منع کریں اور خارجیوں کی طرح کی معزلہ نے بھی اس ہدایت کو بہت شجیدگ سے لیا۔ پچھ کو تر آنی مثال نے رائی ہوں کے مطابق زندگی نہیں گزار رہے سے۔معزلہ عراق کے دائش ورانہ منظر پرایک صدی تک غالب رہے۔معزلہ نے ایک عقلیت پندانہ الہیات کو تفکیل دیا جو مشکم اتحاد اور خدا کی سادگی پر زور دیتی تھی جس کے بارے میں مفروضہ تھا کہ امت کا اتحاد ورانہ منظر پرایک صدی تک غالب رہے۔معزلہ نے ایک عقلیت پندانہ الہیات کو تفکیل دیا جو مشکم اتحاد اور خدا کی سادگی پر زور دیتی تھی جس کے بارے میں مفروضہ تھا کہ امت کا اتحاد اس کی عکامی کرتا ہے۔

مرجعيوں نے بھی، جو ايک اور کمتب فکر تھا، حضرت علی اور حضرت معاوية کے ماہین فيصلہ کرنے ہی فيصلہ کن ہوتا ہے۔ مسلمانوں کو قرآن کے ساتھ مطابقت کرتے ہوئے فيصلے کو ضرور ''ماتوی'' (ارجع) کر دینا چاہیے۔ 2 چنانچہ امویوں کے بارے میں اس وقت تک کوئی فيصله نہيں کرنا چاہیے یا آئہیں ناجا کز حکمران قرار دے کر مستر دنہیں کرنا چاہیے جب تک کہ وہ کوئی غلط حرکت نہ کریں تاہم اگروہ قرآن کے معیارات سے روگردانی کریں تو ان کی سخت سرزنش کی جانی چاہیے۔ اس مکتب فکر کے سب سے زیادہ مشہور مانے والے امام ابوصنيفة (767ء-699ء) ہیں جو کوفد کے محتی تاجر تھے۔ انہوں نے اسلام قبول کیا اور ایک فقہ کے بنیادگرار ہے جو اسلام پر بہت بھر پور اثر رکھتا ہے اور اسلامی دنیا میں اعلی تعلیم کا اہم مضمون بن گیا ہے۔ فقہ کی جڑیں خانہ جنگیوں کے بعد انجر نے والی وسیع ہے اطمینانی میں بھی جیں۔ مردایک دوسرے کے گھروں میں جنگیوں کے بعد انجر نے والی وسیع ہے اطمینانی میں بھی جیں۔ مردایک دوسرے کے گھروں میں جنگیوں کے بعد انجر نے والی وسیع ہے اطمینانی میں بھی جیں۔ مردایک دوسرے کے گھروں میں

**∳77**}

یا معجدوں میں انکٹھے ہو کر اموی حکومت کی خامیوں پر گفتگو کیا کرتے تھے۔ وہ اس موضوع پر بحث مباحثہ کرتے کہ معاشرے کو اسلامی اصولوں کے مطابق کس طرح چلایا جا سکتا ہے؟ فقہا ا میے جامع قوانین کے نفاذ کےخواہش مند تھے جوقر آنی احکامات کےمطابق ایک ایبا عادلانہ معاشرہ قائم کر دیں جو ہراعتبار ہے اور کلی طور پر خدا کی رضا کی اطاعت کرتا ہو' بیکوئی زاہدانہ خواب نہیں بلکہ ایک حقیقی امکان تھا۔ اولین فقہانے بصرہ کوفی مدینہ اور دمشق میں اینے اینے مخصوص علاقے کے لئے ایک قانونی نظام تشکیل دیا۔ان کے سامنے مسلہ بیتھا کہ قرآن میں جو قوانین ہیں وہ ایک بہت ہی زیادہ سادہ معاشرے کے · لئے تھے۔لہٰذا کچھ فقہا نے احادیث اکٹھا کرنا شروع کر دیں تا کہ وہ بیر جان سکیں کہ رسول کریم ﷺ اور آپﷺ کے رفقا نے کسی خاص صورتحال میں کیا اقدام کیا تھا۔ بعضول نے اپنے شہر میں سنت کو نقطہ آغاز کے طور پر لیا اور ابتدائی ایام میں وہاں آباد ہونے والے کسی ساتھی ہے اس کا سلسلہ جوڑا۔ انہیں یقین تھا کہ وہ سپاعلم حاصل کر رہے ہیں۔حضرت ابوصنیفہ اموی دور میں قانون کے سب سے بڑے ماہر بن گئے تھے اور انہوں نے ایک فقہی مکتب فکر کی بنیاد رکھی جس کی مسلمان آج بھی پیروی كرتے ہيں۔انہوں نے خود تو بہت كم كھا ہے تا ہم ان كے شاگردوں نے آنے والى نسلوں کے لئے ان کی تعلیمات کو محفوظ کرلیا۔ بعد میں آنے والے فقہانے تھوڑے سے فرق کے ساتھ مختلف نظریات پیش کئے اور نئے مسالک کی بنیا در کھی۔

ایسے ہی مباحثوں کے حلقوں سے اسلامی تاریخ نو لیی ظہور میں آئی۔ مسلمان اپنی جاربیہ (Current) مشکلات کاحل رسول کریم ﷺ اور خلفائے راشدین کے دور میں تلاش کرنے لئے۔ کیا خلیفہ کو قبیلہ قریش کا فرد ہونا چاہئے یا انصار کے لئے قابل قبول کسی فرد کی اولاد؟ کیا حضرت محمہﷺ اس بارے میں کوئی رائے دے چکے ہیں؟ حضرت محمہﷺ نے جانینی کے لئے کیا انظامات کئے تھے؟ حضرت عثان کی شہادت کے بعد حقیقا کیا واقع ہوا جائینی کے لئے کیا انظامات کئے تھے؟ حضرت عثان کی شہادت کے بعد حقیقا کیا واقع ہوا کھا؟ محمد ابن اسحاق (وفات 767ء) جیسے تاریخ نویسوں نے ایسی احادیث اکھی کرنا شروع کیس جو قرآن کی آیات کو ان تاریخی حالات سے مربوط کریں جن میں رسول کریم ﷺ نے کوئی خاص وی موصول کی ہو۔ ابن اسحاق نے حضرت محمد ﷺ کی ایک تفصیلی سوائح عمری کوئی خاص وی موصول کی ہو۔ ابن اسحاق نے حضرت محمد ﷺ کی ایک تفصیلی سوائح عمری (سیرت) قلم بندگی جس میں مدینہ والوں کی نیکی اور مکہ والوں کی ناانصافی پر زور دیا گیا ہے۔

**€78**}

وہ واضح طور پراس شیعه موقف کی طرف مائل ہیں کہ سلمانوں کا حکمران ابوسفیان کی اولا دیس ہے کسی کونہیں ہونا جا ہے۔ یوں تاریخ ایک سیاسی سرگرمی بن گئی جو حکومت کی اصولی مخالفت کا جواز مہیا کرتی تھی۔

چنانچہ امت کی سیاسی راسی اسلام کے ظہور پذیر ہوتے ہوئے تقویٰ میں مرکزی اہمیت رکھتی تھی۔ جہاں خلیفہ اور اس کی انتظامیہ زرعی معاشرے سے پیدا ہونے والے مسائل کو حل کرنے کے لئے کوشاں تھے اور طاقت ور باوشاہت کو قائم کرنے کی مساعی کررہے تھے وہاں رائخ العقیدہ مسلمان ایسے کسی حل کی شدید مخالفت کررہے تھے۔ چنانچہ بہت ابتدائی مرحلے ہی سے حکمران کی پالیسیوں اور رویے نے ایک نذہبی اختصاص حاصل کرلیا تھا جس کا زبروتقویٰ تصوف مقدس نقد اور اسلامی و نیا کے ابتدائی اللیاتی قیاس کے ساتھ گہرا ربط تھا۔



# امویوں کا آخری زمانہ (750ء-705ء)

زیادہ پختہ سلمانوں کی نامنظوری کے باوجود عبدالملک نے اپنے بیٹے ولیداول کو اپنا جائتین مقرر کرنے کا انظام کر ہی لیا۔ یوں پہلی مرتبہ اسلامی دنیا میں بغیر کسی احتجاج کے اولاد کی جائتین کا اصول سلیم کر لیا گیا۔ خاندان امیہ اپنے عروج کو پہنچ چکا تھا۔ ولید کے عہد میں مسلمان افواج نے تاکی افریقہ کی فتح کا سلسلہ جاری رکھا اور پین میں ایک بادشاہت قائم کی۔ یہ اسلام کی مغربی توسیع کی حدقمی۔ جب 732ء میں جارس مارٹیل نے یو ائیر ز میں مسلمان فوج کوشک نے دوائر و بہر حال نہیں تھا۔ عربوں خواہ مخواہ بوائیر زکی اہمیت کو ہڑھا چڑھا کر پیش کرتے ہیں جو کہ داٹر لو بہر حال نہیں تھا۔ عربوں نے اسلام کے نام پر مغربی عیدائیت کو فتح کرتے ہوئے نہ ہی یا دیگر قسم کی آبیکیا ہٹ محسوں نہیں کے اسلام کے نام پر مغربی عیدائیت کو فتح کرتے ہوئے نہ ہی یا دیگر قسم کی آبیکیا ہٹ محسوں نہیں کی۔ بہر حال ایسا لگتا ہے کہ یورپ واضح طور پر ان کے لئے بے کشش تھا کیونکہ اس غیرمہذب قسم کے پسمائدہ سمندر یار علاقے میں تجارت کے بہت کم مواقع تھے مال غنیمت کم مواقع تھے مال غنیمت کم ملا قبر موان کوفناک تھی۔

عمر ٹانی (20-717ء) کے عہد اقتدار کے اختتام تک سلطنت مشکلات میں گھر چکی تھی۔ جدیدیت سے پہلے کے دور کی سلطنوں کی عمر مختصر ہوا کرتی تھی۔ اضافی زرعی پیداوار پر استوار ہونے کی وجہ سے سلطنت کے چھیلاؤ کے ساتھ ایک ایسا مرحلہ آجا تا تھا کہ وسائل کی قلت ہو جاتی تھی۔ عمر کو قسطنطنیہ فتح کرنے کی تباہ کن کوشش کا خمیازہ جھکتنا پڑا جونہ صرف ناکام ہوگئ تھی بلکہ جان و مال کا بھاری نقصان بھی اٹھانا پڑا تھا۔ عمر پہلے خلیفہ تھے جنہوں نے ذمیوں

# 

کی تبدیلی مذہب کی حوصلہ افزائی کی۔ ذمی بھی اس باوقار مذہب کو اپنانے کے مشاق مے کین چونکہ انہوں نے جزیہ مزید ادانہیں کرنا تھا اس لئے محاصل میں زبردست کی واقع ہو گئی۔عمر ا یک دیندار انسان تھے انہوں نے مدینہ میں پرورش پائی تھی اور وہاں وہ مذہبی تحریک سے متاثر ہوئے تھے۔ انہوں نے خلفائے راشدین کے نقش قدم پر چلنے کی کوشش کی اسلامی اتحاد کے مثالئے بر زور دیا، تمام صوبوں سے مساوی برتاؤ کیا (شامیوں کوتر جی نہیں دی) اور ذمیوں کے ساتھ اچھا سلوک روار کھا۔ وہ بہت مقبول ہو گئے تھے تاہم ان کی اسلامی پالیسیاں' جو کہ متقی لوگوں کو بہت پیند تھیں ' کمزور ہوتی ہوئی سلطنت کی معیشت کے لئے ٹھیک نبیں تھیں۔ان کے جانشین کومستقل طور پر بغاوتوں اور شدید عدم اطمینان کا سامنا رہا۔اس سے تھوڑا سا فرق پیدا مواكرآيا خليفه يزيد ثاني (4-720ء) كي طرح بدچلن مويا مشام اول (43-724ء) كي طرح متقى مور مشام ايك مضبوط اور ابل خليفه تها جس في سلطنت كي معيشت كو دوباره متحكم بنا ديا تاہم اس مقصد کے حصول کے لئے اس نے ریاست کوزیادہ مرکزیت پیندانہ اور زیادہ آ مرانہ بنا دیا۔ وہ کسی روایتی باوشاہ ہے بہت زیادہ مماثل ہو گیا تاہم اس سے سلطنت کو سیاسی طور پر فائدہ ہوا۔مسلم یہ تھا کہ اس قتم کا طرز حکومت مخلص مسلمانوں کے لئے ناپندیدہ تھا اور بنیادی طور پر غیر اسلامی تھا۔ سوال میتھا کہ کیا ایک ریاست کو قرآنی اصولوں کے مطابق جلانا ناممکن ہے؟ شیعہ رفتہ زیادہ فعال ہونے لگے۔ان کے رہنما حضرت علیٰ کی نسل سے ہونے کے دعوے دار تھے ان کا ایمان تھا کے علم جومسلمانوں کو ایک عادلانہ معاشرے کے قیام کا اہل بنا تا ے حضرت محمدﷺ کے خانوادے میں کمل طور پر محفوظ ہے اورید کہ صرف انہیں کو حکومت کرنی عائے۔ زیادہ ریڈیکل شیعہ امت سے موجودہ مسائل کا ذمہ دار پہلے تین خلفائے راشدین (حضرت ابوبكرٌ 'حضرت عمرٌ 'حضرت عثمانٌ ) كوهمبراتے تھے جنہیں جاہئے تھا كہ وہ حضرت علیٰ کو پہلے قیادت سنجالنے دیتے۔ بچھ زیادہ انتہا پیند شیعہ (جنہیں غالی کہا جاتا ہے) دوسرے مذا بب كوتبديل كر كے مشرف به اسلام موئے تھے اور وہ اپنے ساتھ اپنے پچھ پرانے عقا كد بھی اسلام میں لے آئے۔ وہ حضرت علیٰ کوالوہی ہت کی تجسیم تصور کرتے تھے اور ان کا ایمان تھا كه جن شيعه رہنماؤں كوتل كر ديا گيا تھا وہ''غيبت'' ميں تھے اور آخرى نرمانوں ميں عدل اور امن والی بوٹو پیائی سلطنت کو قائم کریں گے۔

**€81** 

گرصرف ندہی لوگ ہی اموی حکومت سے الگ تھلگ نہیں تھے۔ ندہب تبدیل کرنے والے (موالی) دوسرے درج کے افراد قرار پائے تھے۔ عرب مسلمانوں میں قبائلی تقسیمیں موجود تھیں۔ ان میں سے پچھلوگوں کی خواہش تھی کدرعایا کے ساتھ ربط قائم کیا جائے اور بعض کی خواہش تھی کہ پرانی توسیعی جنگوں کو جاری رکھا جائے۔ تاہم اسلامی جذبہ اتنا ہمہ گیر ہو چکا تھا کہ ہر باغی گروپ کو فدہبی نظریے کو اپنانا پڑا تھا۔ جس بغاوت کے نتیج میں اموی عہد حکومت کا خاتمہ ہوااس پر بھی یہی بات صادق آتی ہے۔ عباسیوں نے اس ہمہ گیرخواہش کو عملی جامہ پہنایا کہ حضرت محمد ہوائی کہ حضرت محمد ہوائی کہ دوہ رسول کریم ہے گئے کے بچا عباس اور ان کے بیغے عبداللہ کی رہنما کے بارے میں باصرار کہا کہ وہ رسول کریم ہے گئے کے بچا عباس اور ان کے بیغے عبداللہ کی سب سے متاز تھے۔ 743ء میں انہیں ایران میں سب سے متاز تھے۔ 743ء میں انہیں ایران میں حایت عاصل ہوئی۔ انہوں نے اگست 149ء میں کوفہ کو فتح کیا اور آخری اموی خلیفہ میں حمایت عاصل ہوئی۔ انہوں نے اگست دے دی۔ جب عبای خلفا نے آخرکارسلطنت پر مضور ٹانی کوا گئے ہی برس عراق میں شکست دے دی۔ جب عبای خلفا نے آخرکارسلطنت پر قبضہ کرلیا تو انہوں نے ایک بہت ہی مختلف قتم کے معاشرے کو تشکیل دیا۔



# عباسی: خلافت عظمی کا دور (935ء۔750ء)

عباسیوں نے خود کوشیعہ تناظر میں پیش کر کے تائید و حمایت حاصل کی تھی گر جب وہ اقتدار میں آگئے تو انہوں نے یہ ندیمی لبادہ اتار دیا اور واضح کر دیا کہ وہ تو خلافت کو روایتی زرعی انداز کی مطلق بادشاہت بنانا چاہتے ہیں۔ پہلے عبائ خلیفہ ابوالعباس السفاح کر ایجہ منام امویوں کوئل کروا دیا جو اس کے راستے کی رکاوٹ بن سکتے تھے۔ کی عرب اشرافی خاندان کا بلا امتیاز قل کر دیا جانا اب تک نا قابلِ تصور رہا تھا۔ خلیفہ ابوجعفر المحصور فی حرب اشرافی خاندان کا بلا امتیاز قل کر دیا جانا اب تک نا قابلِ تصور کرتا تھا۔ ان خلفاء نے اپنے لئے ایسے خطاب اختیار کئے جو ان کی بادشاہی کے الوہی حق کا اظہار کرتے تھے۔ خطاب المحصور کا مطلب تھا کہ اللہ نے اسے فی حاصل کرنے کے لئے المہدی (85-775ء) کا خطاب اختیار کیا جس کا مطلب تھا ہمائی کرنے جو ان کی استعال کرتے ہیں مطلب تھا ہمائی اور امن کے عہد کو قائم کریں گے۔ جو عدل اور امن کے عہد کو قائم کریں گے۔

شاید خلیفہ المہدی اُس خطاب کو اپنا کراپنے باپ کی طرف سے شیعوں کے قل عام پران کی اشک شوئی کرنا چاہتا تھا۔ عباسیوں کو اس عدم اطمینان کا مجر پورعلم تھا جس نے انہیں امویوں کو نیچا دکھانے میں مدد دی تھی اور انہیں اس حقیقت کا ادراک تھا کہ ان غیر مطمئن گروہوں کو لاز مارعایتیں دینی چاہئیں۔اگر چہوہ خود بھی عرب تھے تاہم سلطنت میں عربوں کو مراعاتی درجے پر فائز کرنے کے عمل کوختم کر دیا۔ انہوں نے اپنا دارالخلافہ دمشق سے عراق

€83﴾

منتقل کرلیا، پہلے وہ کوفہ میں منتقل ہوئے اور بعدازاں انہوں نے بغداد کو اپنا دارالخلافہ بنالیا۔
انہوں نے تمام صوبوں کے ساتھ مساوی برتاؤ کا عہد کیا اور کسی نسلی گروپ کے ساتھ خصوصی
سلوک نہ کرنے کی روش کو اپنایا جس سے موالی مطمئن ہو گئے۔ان کی سلطنت مساوات پیندانہ
تھی اور ہر قابل شخص کے لئے در بار اور انتظامیہ تک رسائی کا راستہ کھلاتھا۔ تا ہم کوفہ سے بغداد
کی طرف منتقلی اہم تھی۔ بغداد کے مرکز میں انتظامیہ رہتی ہے۔ یہیں در بارتھا اور شاہی خاندان
کی طرف متقلی اہم تھے۔ وست کاروں اور خادموں کے بازار اور گھر مرکز کے اردگرد واقع تھے۔ بغداد کو
دریائے دجلہ کے کنارے آباد کیا گیا تھا، جوعراق کی زراعت میں ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت
رکھتا تھا۔ وہ ساسانی عہد کے ایران کے دارالخکومت اصفہان کے بھی مماثل تھا نیزئی خلافت کو
دریائے داسلام بادشاہی کے نمونے پر استوار کیا گیا تھا۔

خلیفہ ہارون الرشید نے خلفائے راشدین کی بجائے قدیم طرز کے بادشاہوں کی طرح حکومت کی۔
ہارون الرشید نے خلفائے راشدین کی بجائے قدیم طرز کے بادشاہوں کی طرح حکومت کی۔
وہ اپنی رعایا سے الگ تھلک رہتا تھا' اولین خلفا کے زیراثر بے تکلفائہ رنگ میں رنگی ہوئی
زندگی کی جگہ تکلفات نے لے لی۔ جب وہ در بار میں آتا تو حاضرین زمین کو بوسہ دیا کرتے
سے۔ یہ انداز صرف اللہ کے سامنے جھکنے والے عربوں کے زمانے میں تو نا قابل تصور تھا۔
حالا تکہ رسول کریم ہے نے دوہر انسانوں کے مانند اپنے نام سے ہی ہمیشہ خود کو پکارا جانا
پند کیا تھالیکن خلیفہ نے دوہر اللہ'' کا لقب اختیار کیا۔ در بار میں اس کی پشت پر جلاد کھڑ ہے
ہوتے تھے جو اس امرکی علامت تھے کہ خلیفہ اتنا طاقتور ہے کہ زندگی اور موت پر بھی اختیار رکھتا
صرف در بارتک محدود ہو گیا تھا۔ تاہم وہ جعہ کی نماز کی امامت کرواتا تھا اور جنگوں میں اپنی صرف در بارتک محدود ہو گیا تھا۔ تاہم خود نون بھی تبدیل ہو چکی تھی۔ اب یہ سلمانوں کی فوج نمیں مون فوج نمیں مون کی بلکہ ایرانیوں کی فوج بین گئی تھی۔ ایرانیوں نے عباسیوں کو اقتد ار دلوانے میں مددی تھی اور وہ خلیفہ کی ذاتی فوج تھور ہوتے تھے۔

یہ بات نہ ہی ترکئی کے لئے ناگوار تھی جس کے لوگوں نے عبا ییوں کے پہلے پہل افتدار میں آنے پرکافی امیدیں قائم کرلیں تھی۔خلیفہ کا فرض تھا کہ وہ رعایا کو تحفظ فراہم کرے اور ہارون الرشید کے دور میں جب خلافت اپنے عروج کو پہنچ گئی تھی سلطنت میں بے نظیرامن قائم ہو چکا تھا۔ بغاوتوں کوسفاکی کے ساتھ کچل دیا گیا تھا اورعوام دیکھ سکتے کہ اس

**€84** 

حکومت کی مخالفت کرنا عبث ہے تاہم لوگ زیادہ نارال اور بغیر کسی پریشانی کے جی رہے تھے۔
ہارون الرشید علوم وفنون کا سر پرست تھا اور اس نے ایک عظیم نقافتی نشاۃ ثانیہ برپا کی۔ ادبی تقید فلف شاعری طب ریاضی اور فلکیات نہ صرف بغداد میں بلکہ کوف بھرہ اور حران میں بھی فروغ پا رہے تھے۔ ذمیوں نے بونان اور شام کی طبی اور فلسفیانہ کلاسکی کتابوں کوعر بی میں ترجمہ کر کے اس نشاۃ ثانیہ میں حصہ لیا۔ ماضی کے علم کو بنیاد بنا کر جو کہ اب انہیں وستیاب تھا مسلمان عالموں نے اس زمانے میں پوری سابقہ تاریخ سے زیادہ سائنسی دریافتیں کیں۔ صنعت اور تجارت نے بھی فروغ پایا اور اشرافیہ میش وعشرت کے ساتھ رہے گئی۔ تاہم اس دور کوکسی بھی انداز سے اسلامی تصور کرنا مشکل تھا۔ فلیفہ اور اس کے قریبی لوگ عوام سے الگ تھلک شان وشوکت کے ساتھ رہتے تھے جو کہ رسول کریم ہیں اور خلفائے راشدین کی زاہدانہ روش کے یکسر متفاد تھا۔ قر آن کی چار یوبوں والی ہدایت کے برعس انہوں نے ساسانی بادشاہوں کی طرح بڑے برے حرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول بادشاہوں کی طرح بڑے برے حرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول بادشاہوں کی طرح بڑے برے حرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول کرنے کے سواکوئی راہ نہیں تھی۔

#### **€85**}

سفاکانہ جبر کے بعد وہ لوگ چھے امام حضرت جعفر الصادق طکی بات سننے پر آمادہ ہو گئے جہنیں خلیفہ المنصور نے قید کررکھا تھا۔حضرت جعفر صادق نے نص کے فلسفہ کو یہ کہتے ہوئے پیش کیا کہ اگر چہدہ امام ہیں اور امت کے حقیق رہنما ہیں تاہم وہ خلافت کے لئے اپنے دعویٰ پیش کیا کہ اگر چہدہ امام ہیں اور امت کے حقیق رہنما ہیں تاہم وہ خلافت کے لئے اپنے دعویٰ پر اصرار نہیں کرتے۔ آئندہ سے امام ایک روحانی استاد ہوگا' وہ اپنی نسل کو الوہی علم اور تر آن کا باطنی فنم عطا کرے گا۔ شیعوں کو چاہئے کہ ایسی خطرناک سیاسی فضا میں اپنے نظریات اور سیاسی تصورات کو اپنے تک ہی رکھیں۔

تاہم اس فلنفے کوتصوف کی جانب مائل اشرافیہ ہی نے پند کیا۔ زیادہ تر مسلمان . ایک زیادہ مہل ایمان کے طلب گار تھے اور وہ انہیں اس نظریے میں مل گیا جو پہلے پہل اموی دور کے اختتام برظہور پذیر ہوا تھا گر جے ہارون الرشید کے عہد میں نمایاں مقام حاصل ہوا۔ بی نظر میسائیت کے حضرت عیسی " کے متعلق نظریے سے مشابہہ تھا۔اس کے مطابق قرآن الله كاغير مخلوق كلام ہے جو ابد سے موجود چلا آرہا ہے اور جو حضرت محمر ﷺ پرنازل ہونے والی کتاب کی شکل میں انسانوں کو ملا ہے۔مسلمان خدا کوتو نہیں دیکھ سکتے تھے تاہم وہ قرآن کی تلاوت میں اسے من سکتے تھے اور محسوں کر سکتے تھے کہ وہ الوہی حضوری میں ہیں۔ جب وہ وحی کے الفاظ بولتے تو خدا کا کلام ان کی زبان پر اور ان کے منہ میں ہوتا' جب وہ کتاب مقدس کو اٹھاتے تو وہ خدا کواپنے ہاتھوں میں تھامتے۔اس فلفے نے معتز لہ کوخوف زدہ کر دیا کیونکہ ہیہ ان کے عقل پیندانہ تقویٰ اورا تحاد کے کڑے احساس پر تنقید کرتا تھا اور خدا کی سادگی پر زور دیتا تھا۔اس فلفے نے قرآن کو دوسری الوہی ہستی بنا دیا تھا۔ تاہم باطنی شیعوں کی طرح معتزلہ بھی ایک دانش وراندا قلیت ہی رہے جبکہ قرآن سے بیعقیدت بہت زیادہ مقبول ہوگئی۔اس کے ماننے والوں کو اہل حدیث کہا جاتا تھا کیونکہ ان کا اصرار تھا کہ رسول کریم ﷺ کی سنت اور حدیث کواسلامی قانون کی بنیاد ہونا چاہئے۔انہوں نے امام ابوصنیفیّا کے پیروکاروں سے اتفاق نہیں کیا جو کہتے تھے کہ فقیہہ کواجتہاد کرنے کا اختیار حاصل ہے اور ان کا کہنا تھا کہ انہیں قرآنی ہدایت اور حدیث کو بنیا دینائے بغیر قانون سازی کی اجازت ہونی جائے۔

چنانچہ اہل حدیث روایت پند سے وہ مثالی ماضی کی محبت میں مبتلا ہے۔ وہ تمام خلفائے راشدین کا احترام کرتے سے حتی کہ حضرت معاویہ کا بھی رسول کریم ہیں کے ایک ساتھی ہونے کی حیثیت میں احترام کرتے ہے۔ معتزلہ کے بھی جوکہ سیاسی طور پر فعال سے وہ اس امر پر اصرار کرتے ہے کہ '' خیر کا حکم دینے اور برائی سے روکے'' کی ذمہ داری صرف

#### **€86**

چند ہی لوگوں کی ہے۔خلیفہ کا مذہب کوئی بھی ہواس کی اطاعت کی جانی جا ہئے۔ یہ چیز ہارون الرشید کو پہند آئی تھی جو زیادہ مذہبی تحریکوں سے مصالحت کے لئے مضطرب تھا۔ اس نے اہل حدیث کے انقلاب مخالف رجحان کوتسلیم کیا۔ بغداد میں معتزلہ کی قبولیت ختم ہوگئ اور اہل حدیث نے ان کا ساجی مقاطعہ کر دیا۔ ان کی درخواست پر چندمواقع پر تو حکومت نے ممتاز معتزلہ کوحوالہ زنداں بھی کر دیا۔

عباسی مذہبی تحریک کی قوت ہے آگاہ تھے اور چونکہ وہ اپنی حکمرانی کے سلسلے کو قائم کر چکے تھے اس لئے انہوں نے اپنے اقتدار کا اسلامی جواز مہیا کرنے کی کوشش کی۔ انہوں نے رعایا کی زندگیوں کو با قاعدہ بنانے کے لئے فقہ کے ارتقا کی حوصلہ افزائی کی۔سلطنت میں ایک تقسیم انجرنے لگی۔ عام لوگوں کی زندگیوں پرشریعت کا اثر تھا مگر اسلامی اصول نہ تو دربار میں رائج تھے اور نہ ہی حکومت کے اعلیٰ عہد بیداران پڑمل کرتے تھے بلکہ وہ عباسی ریاست کے مفادات کی غرض سے اسلام سے پہلے کے آمرانہ قاعدوں سے وابستہ تھے۔

امویوں کے زیر حکومت ہر شہر نے اپنی الگ فقہ وضع کر لی ہوئی تھی تاہم عباسیوں نے فقہا پر زور دیا کہ وہ قانون کا زیادہ متفقہ نظام وضع کریں۔ مسلمانوں کی زندگی کی ساخت میں زبردست تبدیلی واقع ہو بچی تھی۔ چونکہ اسلام قبول کرنے کے ممل کی حوصلہ افزائی کی جا رہ تھے۔ اب مسلمان اشرافیہ کا ایک جچوٹا سا گروپ نہیں رہے تھے جو غیر مسلم اکثریت سے الگ تھلگ عسکری شہروں میں رہتے تھے بلکہ اب وہ اکثریت میں تھے۔ پچھ مسلمانوں نے حال ہی میں اسلام قبول کیا تھا اور اب بھی اپ وقت میں اسلام قبول کیا تھا اور اب بھی اپ ایک فقا مور اب بھی اپ وہ عقا کہ اور اعمال پر اتھے۔ عوام کی زندگیوں کو اسلام کے مطابق ڈھا لئے کے لئے ایک نظام اور مسلمہ اداروں کی ضرورت تھی۔ اس وقت علا کا ایک ممتاز طبقہ اجمرنا شروع ہوا۔ قاضوں کو زیادہ بھر پور تربیت دی جانے گی اور المہدی اور ہارون الرشید نے فقہ کے سرپرست بن کر قانون کے مطالعہ کی حوصلہ افزائی گی۔ غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل دو علا نے لا فائی کام سرانجام دیا۔ مدید میں رائج قوانین اور فرجی افعال کو پیش کیا گیا تھا بھن جن کے بارے میں مالک این انس کا ایک این انس کی صورت میں ترقی دی جو مدید مصراور شالی افریقہ میں مالک این انس کا ایک این افری صورت میں ترقی دی جو مدید مصراور شالی افریقہ میں کا گیا۔

#### **€87**

تا ہم دوسر بولوں کا خیال تھا کہ موجودہ دور کا مدینہ حقیقتاً بدعتوں سے خالی اسلام کا ایک قابلِ اعتماد رہنما ہے۔ امام محمد ادریس این الشافعیؒ (وفات 820ء) نے جو کہ غزہ میں غربت میں پیدا ہوئے تھے اور انہوں نے امام مالک کے ساتھ مدینہ میں تعلیم حاصل کی تھی کہا کہ کسی ایک اسلامی شہر پر انحصار کرنا درست نہیں ہے جاہے اس کا ماضی کتنا ہی جلیل القدر ہو۔ اس کے بجائے تمام فقہ کی بنیاد رسول کریم عللے کی احادیث کو ہونا چاہئے کیونکہ آپ عللے قرآن کے حقیقی شارح بھی تھے۔قرآن کے احکامات اور قوانین کو حضرت محمد ﷺ کی حدیث اور سنت کی روشی میں سمجھا جا سکتا ہے۔ تاہم شافعی مسلک کے لوگ اس امر پر زور دیتے ہیں کہ ہر حدیث کے راوی ایسے متند اور متقی مسلمان ہونے جائیں' جن کا سلسلہ خود حضرت محمد ﷺ تک براہ راست قائم ہو۔اس کو اسناد کہا جاتا ہے۔اسناد کی لاز ما سخت چھان پینک کی جانی چاہئے اور اگر اس زنجیر کی ایک کڑی بھی بُرا راوی ثابت ہوتو ایسی حدیث کو بالکل قبول نہیں کرنا چاہئے۔امام شافعیؓ نے اہل حدیث اور امام ابو حنیفہؓ جیسے ان فقہا کے مامین مصالحت کی کوشش کی جواجتهاد کی ضرورت پر زور دیتے تھے۔ امام شافعی اس بات سے متفق تھے کہ اجتہاد کسی حد تک ضروری بھی ہے تا ہم ان کا ایمان تھا کہ اس کورسول کریم ﷺ کی روایات اور معاصر عمل کے درمیان قیاس تک محدود ہونا چاہیے۔ امام شافعی نے کہا کہ اصول فقہ چار ہیں یعن قرآن سنت رسول ﷺ و قیاس اور اجماع۔ خدا بوری امت کو باطل پرنہیں ہونے دے گا اس لئے اگر کسی روایت کوتمام مسلمان قبول کر لیس خواہ اس کی تائید کوئی ایک قرآنی آیت یا حدیث نہ بھی کرتی ہوتو اےمصدقہ ومسلمہ شلیم کیا جانا چاہئے۔امام شافعیؓ کا طریق درتی کے جدید معیارات کے مطابق رسول کریم ﷺ کی سنت کی مطوس تاریخیت کویٹینی بنانے کا اہل نہیں تھا تاہم بدایک ایسے طرز زندگی کی تخلیق کے لئے خا کہ ضرور مہیا کرسکتا تھا جومسلمانوں کوایک گهرااوراطمینان بخش مذہبی تجربه یقیناً کروا تا۔

امام شافعی کے کام کی بنیاد پر دوسرے عالموں نے احادیث کا مطالعہ کیا۔ امام بخاری (وفات 870ء) اور امام مسلم (وفات 878ء) نے حدیث کے دوستند مجموعے مرتب کئے جنہوں نے فقہ میں دلچیں کوفروغ دیا اور بالآخر بوری اسلامی سلطنت میں شریعت کے مقدس قانون کی بنیاد پر استوار ایک کیساں نہ ہی زندگی کوتخلیق کیا۔ اس قانون کا سرچشمہ انسان کامل یعنی حضرت محمد کی شخصیت تھی۔ مسلمانوں نے اس امید کے ساتھ آپ کیا انسان کامل یعنی حضرت محمد کی جھوٹی جھوٹی جڑیات پر بھی عمل کرتے ہوئے اور آپ کیا کے کھانے کی خارجی زندگی کی جھوٹی جھوٹی جڑیات پر بھی عمل کرتے ہوئے اور آپ کیا کے کھانے ک

#### **€88**}

دھونے 'بولنے اور عبادت کرنے کے انداز کو اپناتے ہوئے زندگی بسر کرنا شروع کی کہ اس طرح وہ آپ بیٹے کی مانداللہ کی کامل اطاعت کرنے کے اہل ہو جائیں گے۔ فدہبی تصورات اور افعال اس لئے جڑنہیں پکڑ گئے تھے کہ انہیں طاقور النہیات دانوں نے فروغ دیا تھا اور نہ ہی اس لئے کہ ان کی تاریخی یاعقلی بنیاد دکھائی جاسکی تھی بلکہ اس لئے کہ ان پرعمل کرنے سے ہی ہاں لئے کہ ان پرعمل کرنے سے مسلمان میں چاچلا تھا کہ وہ مومنوں کو مقدس ماور ائیت کا احساس مہیا کرتے ہیں۔ اس وقت سے مسلمان سنت کے ساتھ گہری وابستگی رکھتے ہیں' جس نے انہیں حضرت محمد بھی کی شخصیت کے ساتھ ایک نہایت گہری سطح پر داخلی قربت عطاکی اور آپ بھی کو ساتویں صدی عیسوی میں ہی نہیں بلکہ ان کی زندگیوں میں دائی طور پرایک زندہ موجودگی اور انہی کا جزو بنادیا۔

تاہم شریعت بھی تمام اسلامی نیکوکاری کی طرح سیای ہی تھی۔ وہ ایک ایسے معاشرے کے خلاف احتجاج کرتی تھی جے ذہبی لوگ بدعنوان تصور کرتے تھے۔ امام مالک ابن انس اور امام شافعی وونوں نے اولین عباسیوں کے خلاف شیعہ انقلابوں میں حصدلیا تھا۔ دونوں ہی کوسیاست میں حصہ لینے کی وجہ سے قید کیا گیا۔ تاہم انہیں رہا کر دیا گیا اور المهدى اور ہارون الرشید نے ان کی سریری کی جوان کی لیافت کواستعال کر کے پوری سلطنت کے لئے ایک مشتر کہ قانونی نظام تشکیل دینا جاہتے تھے۔شریعت نے درباری شان وشوکت اور بادشاہت کو ممل طور بررد کر دیا۔ اس نے خلیفہ کے اقتدار کومحدود کیا' اس امر پر زور دیا کہوہ رسول کریم ﷺ یا خلفائے راشدین جیسا کردار نہیں رکھتا بلکہ اس کوتو صرف مقدس قانون کے منتظم بننے کی اجازت ہے۔ لہذا در بار داری کوغیر اسلامی قرار دیتے ہوئے مکمل طور پرمطعون کیا گیا۔ قرآن کی طرح شریعت بھی مساوات کا حکم دیتی ہے۔ اس میں کمزوروں کے تحفظ کے کئے خصوصی احکامات موجود ہیں نیز خلافت یا دربار جبیہا کوئی ادارہ فرد کے ذاتی فیصلوں اور عقائد میں مداخلت کا کوئی اختیار نہیں رکھتا۔ ہرمسلمان پر بیمنفروفرض عائد ہے کہ وہ اللہ کے احکامات برعمل کرے اور کوئی فرہی مقتررہ (اتھارٹی) کوئی ادارہ (جیسے ''چے جے'') اور فرہبی پیشواؤں کا کوئی مخصوص گروہ مسلمان فرد اور اللہ کے درمیان نہیں آ سکتا۔ سب مسلمان برابر تھے۔ کوئی اشرافیہ ملائیت یا پیٹوائیت وسلے کا کردار ادانہیں کرسکتی۔ یوں شریعت معاشرے کو دربارے بالكل مختلف سانچ میں و ھالنے كے لئے كوشال تھى۔ اس كا مقصد ايك دوسرى ثقافت تشکیل دینا اور ایک احتیا جی تحریک منظم کرنا تھا جس کی وجہ سے اس کا خلافت کے ساتھ تنازعه بيدا هو كيابه

#### **€89**

ہارون الرشید کے دور اقتدار کے افتتام تک یہ واضح ہو گیا تھا کہ خلافت اپنے عروج کے مرحلے کو عبور کر چکی ہے۔ جدید ذرائع مواصلات اور رابطوں کے جدید وسائل کے وجود میں آنے سے پہلے کوئی واحد حکومت اس قدر وسیع علاقے پر لامحدود وقت تک کنٹرول نہیں رکھتی تھی۔ مرکز سے دور واقع صوبے مثلاً پین (جہاں ایک مفرور اموی نے 756ء میں ایک مخالف سلسلۂ حکومت قائم کیا تھا) الگ ہونا شروع ہو گئے تھے۔ معیشت کو زوال آرہا تھا۔ ہارون الرشید نے سلطنت کو اپنے دو بیٹوں میں بانٹ کراس مسلے کو حل کرنے کی کوشش کی تھی گر اس کی وفات کے بعد دونوں بھائیوں میں خانہ جنگی چھڑ گئی (13-809ء)۔ اس زمانے میں دربار کی سیکولرسا خت کی بیعلامت تھی کہ فتنہ جنگوں کے برخلاف اس خانہ جنگی کا کوئی نظریاتی یا مذہبی محرک نہیں تھا' یہ تو سیدھا سادا شخصی عزائم کا تصادم تھا۔ جب مامون الرشید فاتح تھہرا اور مرباز قوت سے دور افتدار (33-818ء) کا آغاز کیا تو یہ امر واضح تھا کہ سلطنت میں دوبڑے مراکز قوت سے دور افتدار (34-818ء) کا آغاز کیا تو یہ امر واضح تھا کہ سلطنت میں دوبڑے مراکز قوت سے دایک تھا دربار کا اشرافی حلقہ اور دوسرا شریعت کی بنیاد پر قائم مساوات پنداور مراکز قوت سے دایک تھا دربار کا اشرافی حلقہ اور دوسرا شریعت کی بنیاد پر قائم مساوات پنداور دستور پیند' صلفہ۔

مامون الرشيد کواپ اقتدار کی کمزوری کاعلم تھا۔ اس کا دوراقتد ارخانہ جنگی کوفہ اور بھرہ میں شیعی بعناوت (15-814ء) اور خراسان میں ایک خارجی انقلاب سے شروع ہوا تھا۔
اس نے ان مخالف گروپوں سے مصالحت اور مذہبی تناو کو کم کرنے کی کوشش کی تاہم اس کی ان پلیسیوں کی وجہ سے پلیسیوں کی وجہ سے بھی بدتر ہو گئے۔ خود ایک دانشور ہونے کی وجہ سے اس طبعاً معتز لہ کی عقلیت پندی نے اپنی طرف راغب کرلیا اوروہ ان کی جمایت کرنے لگا۔
اس کے علاوہ وہ یہ بھی دیکھ سکتا تھا کہ اہل حدیث جواس بات پر زورویتے تھے کہ ہر مسلمان کی الوبی قانون تک براہِ راست رسائی ہوتی ہے ان کی عوامی تحریکہ مطلق بادشاہت کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتی۔ چونکہ معتز لہ دوبارہ اقتدار میں آگئے تھے لہذا انہوں نے اہل حدیث سے مطابقت نہیں رکھتی۔ چونکہ معتز لہ دوبارہ اقتدار میں آگئے تھے لہذا انہوں نے اہل حدیث سے معتز لہ کی اس حدیث کو قید میں وال دیا گیا۔ امام احمد بن خبل آیک عوامی ہیرو بن گئے۔ معتز لہ کی حمایت کر کے مامون نے کوئی بھلا کام نہیں کیا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ وہ عوام سے کٹ کررہ حمایت کر کے مامون نے کوئی بھلا کام نہیں کیا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ وہ عوام سے کٹ کررہ کیا۔ ایک مرحلے پر خلیفہ نے شیعوں کے آٹھویں امام علی الرضا کو اپنا جانشین بنا کر ان کی حمایت حاصل کرنے کی کوشش کی تاہم شیعہ بھی معتز لہ کی طرح فقط ایک روحانی اور وانشور حمایت حاصل کرنے کی کوشش کی تاہم شیعہ بھی معتز لہ کی طرح فقط ایک روحانی اور وانشور حمایت حقے۔ چند ماہ بعد امام رضا اشرافیہ بی شیعہ جنوں میں کروا سکتے تھے۔ چند ماہ بعد امام رضا

**∮90**∲

فوت ہو گئے امکان ہے کہ انہیں قتل کیا گیا ہو۔

بعد میں آ نے والے خلفا نے شیعوں کی خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش کی اور کبھی ایک اور کبھی دوسرے نہ بہی دھڑے کے درمیان معلق رہے جبکہ انہیں پچھ بھی حاصل نہیں ہوا۔ خلیفہ امعتصم نے فوج کوا بنی ذاتی فوج میں بدل کر بادشاہت کو مضبوط بنانے کی کوشش کی۔ اس کی فوج ترک غلاموں پر مشتمل تھی۔ تاہم اس کا بتیجہ سے لکلا کہ وہ عوام سے مزید الگ تھلگ ہو گیا نیز ترک فوجیوں اور بغداد کے لوگوں کے مابین تناؤ پیدا ہو گیا۔ اس وجہ سے خلیفہ نے دار الخلافہ سامرہ منتقل کر لیا جو کہ بغداد کے جنوب میں ساٹھ میل دور واقع تھا۔ لیکن اس کے اس اقدام نے استے مزید الگ تھلک کر دیا۔ ترک جن کا لوگوں کے ساتھ کوئی فطری رابط نہیں تھا مرعشرے میں مضبوط ہوتے گئے اور آخر کار وہ خلیفہ سے الگ سلطنت کا کنٹرول حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے۔ نویں صدی کے اواخر اور دسویں صدی کے شروع میں سیاسی طور پر سرگرم میں کامیاب ہو گئے۔ نویں صدی کے اواخر اور دسویں صدی کے شروع میں سیاسی طور پر سرگرم شیعوں نے مسلح بغاوتیں کیں اور انہوں نے متصوفانہ گوشہ گیری نہیں اپنائی۔ ادھر معاشی بحران

تاہم سیای انتشار کے دنوں میں سنی مسلک نے تقویت پائی۔معترالہ اور اہل صدیث نے رفتہ رفتہ اپنے اختلافات خم کردئے اور باہم قریب ہو گئے۔ اس عمل میں ایک اہم شخصیت سے ابوالحن الاشعری (وفات 935ء) جنہوں نے معترلہ اور اہل حدیث کی البیات کے مابین توافق کی کوشش کی۔معزلہ خدا کے تجسیسی تصورات سے اس قدر خوف زدہ سے کہ انہوں نے اس امر کوشلیم کرنے سے انکار کردیا کہ خدا کوئی''انسانی'' اوصاف رکھتا ہے۔ جب قرآن اس امر پر زور دیتا ہے تو خدا کس طرح ''بول'' یا''کی تخت پر بیٹی'' سکتا ہے۔ جب قرآن اس امر پر زور دیتا ہے تو خدا کس طرح ''بول'' یا''کی تخت پر بیٹی'' سکتا ہے؟ ہم خدا کے''علم'' یا'' طاقت' کے بارے میں کیسے بات کر سکتے ہیں؟ جبداہل حدیث کا کہنا تھا کہ اس سے خدا کا درجہ گھٹ کر کسی نم جہی خصوصیت سے عاری تجرید ہی رہ جاتا ہے۔ الاشعریؒ نے ان سے موافقت تو کی ُ تاہم معزلہ کی بات یہ کہ کرشلیم کی کہ خدا کی صفات انسانی الاشعریؒ نے ان سے موافقت تو کی ُ تاہم معزلہ کی بات یہ کہ کرشلیم کی کہ خدا کی صفات انسانی اوصاف کے جیسی نہیں ہیں۔ قرآن خدا کا غذگلوق ہیں۔حقیقت کے پردے میں نہاں کی پراسرار کرتے ہیں اور روشنائی اور کتاب کا غذگلوق ہیں۔حقیقت کے پردے میں نہاں کی پراسرار جو ہرکی تلاش لا یعنی ہے۔ وہ تاریخ کے شوس حقائق ہی کو جان سکتے ہیں۔ الاشعریؒ کے خیال میں۔خدیال کو اپنے امرے چلار ہا ہے۔

**∮91**}

آ زاد ارادے جیسی کوئی شے وجود نہیں رکھتی ہے لوگ اس وقت تک کچے نہیں سوچ سکتے جب تک خدا ان میں اور ان کے ذریعے نہ سوچے آگ اس لئے نہیں جلتی ہے کہ جلنا اس کی فطرت ہے بلکہ وہ تو اللّٰہ کی مرضی ہے جلتی ہے۔

مسلمانوں کی اکثریت ہمیشہ معتزلہ کے افکار کو اپنے لئے نا قابل فہم یاتی تھی۔اس کے برعکس الاشعری کا فلفہ سی مسلمانوں کا غالب فلفہ بن گیا۔ واضح بات ہے کہ بدکوئی عقلیت پیندانه مسلک نہیں تھا بلکہ زیادہ متصوفا نہ اور مراقباتی نظام تھا۔ اس نے مسلمانوں کو باور کرایا کے قرآن کے مطابق الوہی ہتی ہر جگہ موجود ہے خار جی حقیقت میں ماورائی حقیقت کو نہاں دیکھا جاسکتا ہے۔انہوں نے اہل حدیث کے ہاں موجود اس تشکی کوسیراب کیا کہ خداکا تجربه ٹھوس حقیقت میں کیا جائے۔ یہا لیک ایبا فلسفہ تھا جو کہ شریعت کی روح سے ہم آ ہنگ تھا۔ مسلمان حضرت محمرﷺ کے طرزِ حیات کے مطابق زندگی گزارنے کے لئے زندگی کے چھوٹے سے چھوٹے معاملے میں بھی آ ہے ﷺ کی سنت برعمل کرتے تھے۔اللہ کے محبوب رسول حضرت محر ﷺ کے اسوہ برعمل کرتے ہوئے تیموں سے شفقت کا سلوک کر کے غریوں کی دادری کر کے اور جانوروں برمہر بانی کر کے یا کھانا کھاتے ہوئے تہذیب وشائشگی کا روبیا پنا کرخود کو خدا کا پیندیدہ انسان بنایا جا سکتا تھا۔مسلمان قرآن کی ہدایت برعمل کر کے خدا کا ذکر کرتے ہوئے اپنی زندگیوں کے شکافوں کو بھر لیتے تھے <u>ہے</u> دسویں صدی کے وسط تک شریعت بوری سلطنت میں رواج یا گئی۔ فقہ کے حار مکتب فکر تھے لیمنی حنفیٰ مالکیٰ شافعی اور حنبلی۔مؤخرالذکر کتب فکرامام حنبل کے افکار برمبنی تھا اور اہل حدیث اسے مانتے تھے۔ عملی طور بران حاروں ملکوں میں کوئی نمایاں فرق نہیں تھا۔ ہرمسلمان ان میں ہے کسی کوبھی چن سکتا تھا تا ہم زیادہ ترمنلمان مقامی طور پرغالب مسلک ہی کی طرف ماکل ہوتے تھے۔

تا ہم جیما کہ کوئی فردتو قع کر سکتا ہے سی مسلمانوں کو متحد کرنے والا عامل سیاسی تھا۔ خدا کا تجربہ براوری کی اختیار کردہ صورت میں کیا گیا اور اس نے ایک مسلمان کی ذاتی پر ہیزگاری پر اثر ڈالا۔ تمام سی مسلمان حضرت محمد ﷺ اور خلفائے راشدین کا احترام کرتے

**€92**}

تھے۔حضرت عثان یا حضرت علی اپنی ناکامیوں کے باوجود نہایت متی مسلمان سے اور وہ اللہ کی اطاعت کے معاطے میں موجودہ حکم انوں ہے کہیں آگے تھے۔سنیوں نے شیعوں کے برعکس پہلے تین خلفائے راشدین کا مقام گھٹایا نہیں۔ شیعہ کہتے تھے کہ صرف حضرت علی ہی امت کے امام ہیں۔شیعول کے المیہ وڑن کے مقالج میں سنیوں کا مسلک زیادہ امید پرستانہ تھا۔ان کا ایمان تھا کہ خدا ناکامیوں اور تنازعوں کے وقت بھی ان کے ساتھ ہوسکتا ہے۔ برادری کی اعماد وحدت ایک مقدس قدرتھی کیونکہ اس سے اللہ کی تو حید کا اظہار ہوتا تھا۔ یہ کی بھی فرقہ وارانہ تقسیم سے کہیں زیادہ اہم تھی۔ چنا نچہ امن کے حصول کے لئے موجودہ خلیفوں کو ضرور تسلیم کرنا علیہ خوابی شاف کہ خامیاں واضح ہیں۔اگر مسلمان شریعت کے مطابق زندگی ہر کریں تو وہ علیہ جوابی شافت تخلیق کر کے موجودہ بدعنوان سیاسی نظام کو تبدیل کر سے ہیں اور اسے اللہ کی رضا کے تابع بنا سکتے ہیں۔



# باطنی تحریکیں

اگر چہ اکثریت اس عقیدے پڑمل پیرائھی تاہم اس نے سب مسلمانوں کومطمئن نہیں کیا۔ جولوگ زیادہ دانشور تھے یا تصوف کی طرف مائل تھے انہیں مذہب کی مختلف تعبیر کی ضرورت تھی۔عباسیوں کےعہد میں اسلامی فلفے اور روحانیت کی حیار مزید بیجیدہ شکلیں ظہور میں آئیں جنہوں نے اشرافیہ ہی کو متاثر کیا۔ان تصورات کو عام لوگوں سے خفیہ رکھا گیا تھا کیونکہ ماہرین کا ایمان تھا کہ کم تر ذبانت رکھنے والے لوگ انہیں غلط سمجھ لیس گے اوریپہ کہ وہ صرف عبادت اور مراقبے سے شعور پاسکتے ہیں۔ بدراز داری خود حفاظتی کا بھی ایک طریقہ تھی۔ شیعوں کے چھٹے امام جعفر الصادق نے اپنے شاگردوں کو اپنی حفاظت کی غرض سے تقیہ برعمل پیرا ہونے کی ہدایت کی۔شیعوں کے لئے وہ زمانہ بہت کڑا تھا کیونکہ انہیں سیای انظامیہ کی جانب سے خطرہ لاحق تھا۔ ادھر علما کو بھی ان باطنی گروہوں کی مذہبی رائتی کے حوالے سے شبہات تھے۔ تقیہ نے تنازعے کو بہت ہی کم کر دیا۔ عیسائیت میں ایبا ہوتا تھا کہ جولوگ ا تظامیہ (اسٹیبلشسنٹ) سے مختلف عقائد کے حامل ہوتے انہیں بدعتی قرار دے کرظلم وستم کا نشانه بنایا جاتا تھا۔اسلام کے بیہ پوشیدہ اختلاف کرنے والے لوگ اپنے نظریات کے حوالے سے خاموش رہے اور انہوں نے عام طور پر اپنے بستر پر ہی موت کو گلے لگایا۔ تاہم خفیہ رکھنے کی یالیسی ایک گهری معنویت بھی رکھتی تھی۔ باطنوں کی فکر اور الہیاتی بصیرت مجموعی طرز زندگی کا ایک حصتهٔ هیں ۔متصوفا ندا فکار کو خاص طور پرتخیلاتی اور وجدانی اعتبار سے درست سمجھ کر ان کا تجربه کیا جاسکتا تھا مگر ضروری نہیں تھا کہ انہیں کوئی باہر والا عام فردعقلی طور پرسمجھ سکے۔اگر کوئی شخص اس کامکمل طور پر جائزہ لینا چاہتا تو اسے ایک خاص جمالیاتی تربیت اور مہارت در کار ہوتی تھی۔

باطنوں کا خیال تھا کہان کے تصورات بدعت نہیں ہیں۔ان کا ایمان تھا کہوہ عام

علماء کے مقابلے میں وہی کے زیادہ گہرے معانی کو بھے سکتے ہیں۔ یہ بات بھی ضرور ذہن میں رکھنی چاہئے کہ اسلام میں عقائد اور افکار اسنے اہم نہیں ہیں جتنے عیسائیت میں اہم ہیں۔ اسلام ایک ایسا فد ہب ہے جو کچھ مخصوص تصورات کو تسلیم کرنے کی بجائے لوگوں سے ایک خاص انداز سے زندگی بسر کرنے کا تقاضا کرتا ہے۔ وہ سب مسلمان جو باطنی مسلکوں کی طرف مائل ہوئے اسلام کے پانچ بنیادی ارکان پر عمل کرتے تھے۔ وہ 'شہادت' دیتے تھے کہ'' اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور حضرت محمد تھے گئے اللہ کے رسول ہیں۔' وہ روزانہ پانچ وقت نماز پڑھا کرتے تھے زندگی میں ایک مرتبہ مکہ جاکر جج کیا کرتے تھے۔ جو شخص بھی ان بنیادی ارکان پر عمل دیے ہوا ہوں وہ سے مسلمان ہوتا تھا جا ہے اس مردیا عورت کے عقائد کچھ بھی ہوں۔

ہم شیعیت کے نظریے تقیہ پر پہلے گفتگو کر آئے ہیں جے امام جعفر الصادق نے عباسیوں کے اقتدار میں آئے کے فوری بعد وضع کیا تھا۔ اگرچہ شیعہ بھی سنیوں کی طرح شریعت کو مانتے تھے تاہم ان کی اپنی فقہ تھی (جس کا نام امام جعفر الصادق کے نام پر''فقہ' جعفریہ" ہے) اور وہ اپنے وقت کے امام سے مدایت و رہنمائی لیا کرتے تھے جے اپنے دور کے لوگوں کے لئے الوبی (معلم) عطا کیا گیا ہوتا تھا۔ امام کسی بھی خطا سے پاک روحانی ہادی اورا یک کامل قاضی ہوتا تھا۔سنیوں کی طرح شیعہ بھی مسلمانوں کی اولین برادری کی طرح اللہ کا براہ راست تج به كرنا جائے تھ جس نے حضرت محد اللہ كى وحى قرآن كو نازل ہوتے و یکھا تھا۔ الوہی ہدایت یافتہ امام کی علامت سے شیعوں کے مقدس حضوری کے شعور کی عکاسی ہوتی تھی' جس کوصرف سچے ارتکاز کرنے والے افراد ہی پاسکتے تھے مگرخطرناک دنیا ہے پوشیدہ ر کھتے تھے۔امامت کا نظر نیبے عام سیاسی زندگی کی الهناک صورتحال میں الوہی ہدایت کومملی جامہ پہنانے میں در پیش شدید ترین مشکلات کو ظاہر کرتا ہے۔ شیعہ یقین رکتے تھے کہ ہرا مام کواس کے عہد کے خلیفہ نے قتل کروا دیا تھا۔ کر بلا میں تیسرے امام حضرت حسینؓ کی شہادت اس بات کی بین مثال تھی کہ اس ونیا میں خداکی رضا پھل کرنا کتنا مشکل ہے۔ وسویں صدی سے شیعہ عاشورہ کے دن (10 محرم) کو آپ کی شہادت کا سوگ عوامی سطم پر منانے گئے۔ وہ آ نسو بہاتے' سینے پیٹتے ہوئے گلیوں میں سے گزرتے اور سلم سیاسی زندگی کی بدعنوانی کے خلاف اپنی لا فانی مخالفت کا اعلان کرتے جاتے ۔ان کا احتجاج قر آن کے واضح احکامات کی خلاف ورزی کر کے امیروں کو مراعات دینے اور غریبوں کو کچل دینے کے عمل کے خلاف ہوتا تھا۔ ہوسکتا

**∳95**}

ہے کہ امام جعفر الصادق کی پیروی کرنے والے شیعہ سیاست سے الگ رہتے تاہم ساجی انصاف کی لگن ان کے اس احتجاج میں دل بن کر دھڑ کی تھی۔

جب نویں صدی کے دوران خلافت کو زوال آنے لگا تو عباسیوں کی شیعوں کے خلاف عداوت دو إرہ انجرآئی۔خلیفہ المتوکل (61-847ء) نے دسویں امام علی الہادی کو مدینہ ہے سامرا بلایا اور انہیں گھر میں نظر بند کر دیا گیا۔اس نے فیصلہ کیا تھا کہ اسے رسول کریم ﷺ کی حقیقی اولا د کے آزادر ہے کا خطرہ مول نہیں لینا چاہئے۔اس کے بعد سے امام حقیقتاً شیعوں ك لئے نا قابل رسائى مو كے اور وہ صرف" نا بول"ك ذريع مى اين مانے والول سے رابطہ رکھ سکتے تھے۔ جب 874ء میں گیار ہویں امام فوت ہوئے تو بیان کیا جاتا ہے کہ ان کا ایک بیٹا تھا جواپی زندگی بچانے کے لئے غیبت میں چلا گیا۔ یقیی طور پر بارہویں امام کا کوئی واضح سراغ نہیں ہے جو کہ ہوسکتا ہے پہلے ہی فوت ہو گئے ہوں۔ تاہم آج بھی نائب ان کی طرف سے شیعوں کی سربراہی کرتے ہوئے انہیں قرآن کے باطنی مطالعے میں رہنمائی دیتے ہیں' زکو ۃ جمع کرتے ہیں اور قانونی فیصلے کرتے ہیں۔ جب 934ء میں امام غائب اپنی فطری زندگی بوری کر چکے تو ان کا نائب شیعوں کے لئے ایک خصوصی پیغام لے کر آیا۔اس پیغام کے مطابق وہ پردہُ غیب میں چلے گئے تھے اور خدانے انہیں معجزانہ طور پر چھپالیا تھا اور وہ شیعوں سے مزید رابط نہیں رکھیں گے۔ وہ ایک لمبے عرصے کے بعد کسی روز انصاف کے دور کا آغاز كرنے كے لئے واپس آئيں گے۔امام غائب كے پردة غيب ميں چلے جانے كے قصے كوكسى د نیاوی واقعے کے بیان کی طرح حقیقی معنوں میں نہیں لینا چاہئے۔ بیتو ایک صوفیا نہ نظریہ تھا جو ا یک نا قابل گرفت ٔ غیرمرکی یا نا قابل رسائی ٔ و نیا میں حاضر مُرغیر و نیاوی ہتی کے بارے میں ہارےاحساس کو ظاہر کرتا ہے۔اس سے میرجھی ظاہر ہوتا ہے کہاس دنیا میں سچی مذہبی پالیسی کا نفاذ ناممکن ہے کیونکہ موجودہ خلفا نے اس زمین ہے حضرت علیؓ کے علم کومٹا ڈالا تھا۔اس کے بعد سے شیعہ علما امام غائب کے نمائندہ بن گئے اور ان کی رضا کی تشریح وتعبیر کے لئے اپنی صوفیا نہ اورعقلی بصیرتوں کو استعال کرنے لگے۔ بارہ اماموں پر ایمان رکھنے والے شیعوں نے سیای زندگی میں مزید کوئی حصہ نہیں لیا کیونکہ ان کا کہنا تھا کہ امت کے سیح رہنما امام غائب ۔ کی عدم موجود گی میں کوئی بھی حکومت جائز نہیں ہوسکتی۔امام کی واپسی کے لئے ان کی آرزو مندی برادری کی حالت برایک الوبی بےاطمینانی کا اظہار کرتی تھی۔

تمام شیعہ ندتو بارہ اماموں کو ماننے والے تھے ندسیاست سے نفرت کرتے تھے۔

اساعیلیوں کو یقین تھا کہ حضرت علی کا سلسلہ امام جعفر الصادق کے بیٹے حضرت اساعیل پرختم ہو جاتا ہے جنہیں امام متعین کیا گیا تھا مگروہ اپنے والد سے پہلے ہی وفات یا گئے تھے۔وہ امام جعفر الصادق کے دوسرے بیٹے حضرت موسیٰ کاظم کی امامت کوتسلیم نہیں کرتے جبکہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعہ انہیں ساتواں امام تسلیم کرتے ہیں۔ 5 انہوں نے ایک مخفی روحانیت بھی تشکیل دی تھی جو صحفے کے باطنی مفہوم کو بیان کرتی تھی۔ تاہم سیاسی زندگی سے الگ ہونے کی بجائے انہوں نے ایک سراسر مختلف سیاسی نظام وضع کرنے کی کوشش کی اور ان میں سے بیشتر سیاس طور پر فعال تھے۔ 909ء میں ایک اساعیلی رہنما تونس پر قابض ہونے میں کامیاب ہو گیا اور اس نے المہدی کا لقب اختیار کر لیا۔ 983ء میں اساعیلیوں نے عباسیوں سےمصربھی چھین لیا اور قاہرہ میں متوازی خلافت قائم کرلی جولگ بھگ دوصد یوں تک برقرار رہی۔اس کے علاوہ شام' عراق' ایران اور یمن میں بھی اساعیلی خفیہ طور پر سرگرم رہے۔لوگوں کو مقامی'' داعی'' بتدریج فرقے میں شامل کیا کرنا تھا۔جس مذہب پر نچلے درجوں ' مين عمل كيا جاتا تقاوه الل سنت جبيها نهيس تقاتاتهم نيا شامل مونے والاشخص جوں جوں ترقی پاتا جاتا اسے ایک زیادہ پیچیدہ فلفے اور روحانیت سے متعارف کروایا جاتا تھا جس میں ماورائی حیرت کے احساس کو بیدار کرنے کے لئے ریاضی اور سائنس کو بطور وسیلہ استعال کیا جاتا تھا۔ قرآن پر گہراغور وفکر کرنے کے بعد اساعیلیوں نے تاریخ کے دائروی تصور کو وضع کیا جس کے مطابق ان کا ایمان تھا کہ جب سے شیطان نے خدا سے بغاوت کی ہے دنیا کو زوال آرہا ہے۔ ونیا میں چیعظیم پیغیر (حضرت آ دم 'حضرت نوٹ 'حضرت ابراہیم' حضرت موی '' حضرت عیسی اور حضرت محمد ﷺ ) ہیں جن میں سے ہرایک نے اس زوال کوروکا تھا۔ ہر پیغمبر کا ا یک''وصی'' تھا جس نے اپنے پیغام کے خفیہ معانی ان لوگوں کوسکھائے جواسے سیجھنے کی اہلیت ر کھتے تھے۔ مثال کے طور پر حضرت مویٰ " کے وصی حضرت ہارون اور حضرت محد ﷺ کے وصی حضرت علی تھے۔مومن ان کی تعلیمات برعمل بیرا ہو کر دنیا کوعدل کے آخری دور کے لئے تیار کریں گے جس کا آغاز حضرت مہدی کریں گے۔

سیایک پرکشش تحریک تھی۔ جہاں تنی دربار کے خلاف احتجاج کرتے ہوئے علوم و فنون سے دور ہو گئے تھے وہاں اساعیلیوں نے زیادہ دانشور مسلمانوں کو ندہبی طریقے سے نئے فلفے کا مطالعہ کرنے کا موقع فراہم کیا۔ وہ قرآن کی اپنی روحانی تفییر میں ''تاویل' کو استعال کرتے تھے جو کہ عبادت گزار کی توجہ لفظی معانی سے ہٹا کر پوشیدہ' الوہی حقیقت کی طرف لے

**€97** 

جاتی تھی جو کہاس کا اصل سرچشمتھی۔قرآن زور دیتا ہے کہ الوہی ہستی کو کمل طور پرعقلی یا منطق انداز سے بیان نہیں کیا جا سکتا اس لئے خدا اپنے بندوں سے نشانیوں (آیات) کے ذریعے ابلاغ كرتا بــاساعيلى بميشه خداك لئ كناية "نا قابل تصور" كى اصطلاح استعال كرتے تھے۔ان کا پیجی ایمان تھا کہ خدا ہمیشہ انسانی سوچ سے بلندتر رہا ہے اس لئے کوئی انکشاف یا الباتي نظام مجمى حتى نبيس مو يايا\_اساعيلى اس بات سے اتفاق كرتے تھے كه حضرت محمد الله آخری اور چھ بڑے پیٹمبرول میں سب سے زیادہ اہم پیٹمبر ہیں تاہم وہ یہ بھی کہتے تھے کہ آپ ﷺ جس وحی کو لے کر آئے تھے اس کی وضاحت صرف حضرت مہدیٌ آ کر کریں گے۔ چنانچیہ وہ نئے کی کے امکان کے لئے کشادہ تھے جو کہ زیادہ روایت پندعلما کے لئے چوزکا دینے والا امرتھا۔ تاہم اساعیلیت محض ایک استغراقی مسلک نہیں تھا۔ تمام سیچ مسلمانوں کی طرح وہ بھی امت کی تقدیر کے بارے میں متفکر تھے اور ان کا ایمان تھا کہ اگر عقیدے کو سیا ی عمل سے جدا رکھا جائے تو وہ بے کار ہو جاتا ہے۔ ایک عادلانہ اور شائنتہ معاشرے کے قیام کے لئے جدوجہد کر کے در حقیقت وہ حضرت مہدی گی آمد کا راستہ ہموار کر رہے ہوتے ہیں۔ اساعیلیوں کے خلافت قائم کرنے سے ظاہر ہوا کہ ان کے مثالئے (آئیڈیل) میں سیاس جوہر نهال تھا تا ہم ہیے بھی اکثریت کومتاثر نہیں کر سکا۔اساعیلی وژن بہت زیادہ نظام مراتب والا اور اشرافی تھا جس کی وجہ ہے اس میں دانشور مسلمانوں کی بہت تھوڑی می تعداد کے لئے ہی کشش

اساعیلیوں نے اس زمانے میں ابھرنے والی تیسری مخفی تحریک ' نظافہ'' سے کائی مقدار میں کا نماتی علامتیں اخذ کیں۔ اس تحریک نے عباسیوں کے دور میں ہر پا ہونے والی شافتی نشاۃ ٹانیہ سے جنم لیا تھا' خاص طور پر یونانی فلسفہ سائنس اور طب سے جو کہ مسلمانوں کو اس وقت عربی میں دستیاب سے فیلسوف ہمیلنی (Hellenistic) مسلک عقلیت کے گرویدہ سے اس وقت عربی میں دستیاب تھے۔ فیلسوف ہمیلنی (Rationalism) مذہب کی اعلیٰ ترین صورت ہے۔ وہ اس کی زیادہ اعلیٰ جسیرتوں کو قرآن سے مربوط کرنے کے خواہاں تھے۔ انہوں نے ایک مشکل کام کا بیڑا اٹھایا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ ارسطواور بلوٹینس کا ''اعلیٰ ترین دیوتا'' اللہ سے مشکل کام کا بیڑا اٹھایا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ ارسطواور بلوٹینس کا ''اعلیٰ ترین دیوتا'' اللہ سے بہت مختلف تھا۔ نہتو اس نے دنیا کو تخلیق کیا تھا' نہ ہی اسے دنیاوی واقعات سے غرض تھی نہ ہی اس نے آخری زمانے میں اس کا فیصلہ کرنا تھا۔ جہاں تو حید پرست خدا کا تجربہ تاریخی واقعات میں کر چکے سے وہاں فیلسوف یونانیوں سے متفق سے کہ دنیا ایک وہم ہے۔ اس کا نہتو آغاز میں کر چکے سے وہاں فیلسوف یونانیوں سے متفق سے کہ دنیا ایک وہم ہے۔ اس کا نہتو آغاز

ہے نہ درمیان اور نہ اختتام کیونکہ کا نئات اپنی علت اولی سے ابدی طور پرظہور پذیر ہوئی ہے۔
فیلسفوف تاریخ کے ناپائیدار تغیر سے ماورا ہونے اوراس کے پیچیے موجود الوہی ہستی کی تبدیل
نہ ہونے والی مثالی دنیا کا مشاہرہ کرنا سیکھنا چاہتے تھے۔ وہ انسانی عقل کومطلق عقل نیخی خدا کا
عکس سیجھتے تھے۔ تمام غیر عقلی باتوں سے اپنے شعور کو صاف کر کے اور ایک مکمل طور پر عقلی
طریقے سے زندگی بسر کر کے الوہی ہستی سے دور ہوتے جانے کے ابدی سلسلے کوروکا جا سکتا ہے
ضر اس ارضی زندگی کی پیچیدگی سے بالاتر ہوکر احد (ONE) کی سادگی اور وحدت سے ہم
آہنگ ہوا جا سکتا ہے۔ فیلسونوں کو یقین تھا کہ تزکیہ کا بیمل تمام نوع انسان کا اولین فد ہب
ہے۔ دیگر تمام مسلک تو عقل کے سے عقیدے کے محض ناکانی چربے ہیں۔

تاہم فیلسوف عموی طور پر دین دارا شخاص سے جن کو یقین تھا کہ وہ اچھے مسلمان ہیں۔ ان کی عقلیت پیندی اپنی جگہ ایک قتم کا عقیدہ ہی تھی کی ونکہ یہ یقین کرنے کے لئے زبردست جرائت و اعتاد کی ضرورت ہوتی ہے کہ دنیا کا انظام عقلی طور پر کیا گیا ہے۔ ایک فیلسوف اپنی زندگی کو عقلی انداز میں بسر کرنے کے لیے وقف کر دیا کرتا تھا۔ وہ اپنی تمام تجربوں اور اقدار کو یکجا کرنے کا خواہش مند ہوتا تھا تا کہ وہ ایک منحکم مکمل اور منطقی تصویر جہاں (ورلڈویو) کو تھا کہ دیں۔ مکنہ طور پریہ ''تو حید'' کا فلسفیانہ روپ تھا۔ جہاں تک ساجی معاملات کا تعاق تھا تو فیلسوف اچھے مسلمان بھی تھے۔ وہ در بار کے عیاشانہ معاشرے اور خلفا کے دولت جمع کرنے کے رجمان کے خلاف سے دہ دربار کے عیاشانہ معاشرے اور خلفا (آئیڈیل) کے مطابق ڈھالنا چاہے تھے۔ وہ در بار میں اور دیگر امراء کے گھروں میں ماہرین فلکیات اور طبی معالین کے طور پر کام کرتے تھے اور اس سے نقافت پر گومحدود سا ہی سہی لیکن فلکیات اور طبی معالین کے طور پر کام کرتے تھے اور اس سے نقافت پر گومحدود سا ہی سہی لیکن فلکیات اور طبی مقابین کے طور پر کام کرتے تھے اور اس سے نقافت پر گومحدود سا ہی سہی لیکن نظریہ چش نہیں کیا۔ مہم آ ہنگ عوامی مقبولیت والا کوئی نظریہ چش نہیں کیا۔

یعقوب ابن اسحاق الکندی (وفات 870ء) اسلامی دنیا کا بہلا بڑا فیلسوف یا دوفلن کی اور آخرکار بغداد میں دوفلن کی اور آخرکار بغداد میں آباد ہو گیا جہاں پر اسے خلیفہ مامون کی سرپرتی حاصل ہوگئ دارالخلافہ میں اس نے معتزلہ کے ساتھ مل کرکام تو کیا تاہم وہ انہی تک محدود نہیں رہا بلکہ اس نے یونانی دانش وروں سے بھی دانش و حکمت حاصل کی۔ یوں اس نے قرآنی خدا کے وجود کا ثبوت دینے کی خاطر ارسطو کے علت اولی کے وجود کے لئے دیے گئے ثبوتوں کو استعمال کیا۔ بعد میں آنے والے تمام علت اولی کے وجود کے لئے دیے گئے شوتوں کو استعمال کیا۔ بعد میں آنے والے تمام

فیلسوفوں کی طرح اس کوبھی یقین تھا کہ بچے جہاں بھی دستیاب ہو مسلمانوں کو اسے حاصل کرنا چاہئے 'خواہ وہ بچے ان سے مختلف عقائد کے حال غیر ملکی لوگوں کے پاس ہو۔ قرآن میں خدا اور روح کے بارے میں وہی کی گئی تعلیمات مجرد فلسفیانہ سچائیوں کی تمثیلیں ہیں جن کی وجہ سے بہر سچائیاں عام لوگوں کے لئے قابل فہم ہو گئی ہیں جو کہ عقلی سوچ رکھنے کے اہل نہیں ہیں۔ چنانچہ مذہب''غریب آدمی کا فلسفہ'' تھا۔ الکندی جیسا فیلسوف وہی کو عقل کے تابع نہیں کرتا ہے بلکہ صحیفے کی داخلی روح کا مشاہدہ کرتا ہے بالکل اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی جبکہ کا مشاہدہ کرتا ہے بالکل اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی جبکہ کا مشاہدہ کرتا ہے بالکل اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی

تاہم اسلامی عقلیت پیندانہ فلفے کی روایت کو مکمل طور پر استوار کرنے والا ایک ترك ماہرموسیقی تھا۔ ابونصر الفارالي (وفات 950ء) الكندي سے دو قدم آ گے بڑھ كر فلفے كو وحی والے مذہب سے بلندر قرار دیتا تھا جواس کے خیال میں محض ایک تقاضائے مصلحت اور ايك فطرى معاشرتى ضرورت بن كيا تقارتاجم جهال الفاراني يوناني عقليت يبندوس اورعيسائي فلسفیوں سے اختلاف کرتا تھا وہاں وہ سیاست کو بھی اہمیت دیتا تھا۔اییا دکھائی دیتا ہے کہ اس کا ایمان تھا کہ اسلام کے فتح پانے ہے آخر کارا پے عقلی معاشرے کوتشکیل دیناممکن ہوگا جہاں افلاطون اور ارسطو کے خوابوں کوتعبیر کا جامہ بہنایا جا سکتا ہے۔ اسلام اینے سے بہلے آنے والے مذاہب سے زیادہ عقلیت پسندانہ مذہب ہے۔اس میں تملیت جیسے کوئی غیر منطقی عقائد نہیں ہیں اور بیر قانون کی اہمیت پر زور دیتا ہے۔الفارانی کو یقین تھا کہ برادری کے راہنما کے طور پرامام کے مسلک سمیت شیعی اسلام عام مسلمانوں کو ایک ایسے معاشرے میں زندگی بسر كرنے كے لئے تيار كرسكتا ہے جس كافلتى بادشاہ عقلى اصولوں كے تحت حكومت كرے گا۔ افلاطون نے کہا تھا کہ اچھی طرح منظم معاشرے کو ایسے فلسفوں کی ضرورت ہوتی ہے جن کے بارے میں عام لوگ یقین رکھتے ہوں کہ انہیں دیوتاؤں نے بھیجا ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ حضرت محمد ﷺ ایک قانون لے کرآئے تھے جس کے بیچیے جہنم جیسے سزا کے تصورات تھے جو عام لوگوں کومنطقی دلائل سے زیادہ اجھے طریقے سے قائل کر سکتے تھے۔ لہذا ندہب سیاست کی لیک شاخ ہے اور ایک اچھے فیلسوف ہی کو اس کا مطالعہ کرنا اور اس پر رائے دینا جا ہے کیونکہ ایک اوسط مسلمان کے مقابلے میں وہ عقیدے کے معانی کوزیادہ بہتر سمجھ سکتا ہے۔ تاہم یدایک اہم بات ہے کہ الفارانی ایک عملی صوفی تھا۔ روایت پرست علماء کی

نبیت مختلف باطنی گروپ ایک دوسرے سے اتفاق رائے کی طرف زیادہ ماکل تھے۔جس طرح

**€100**}

شیعہ اور صوفی ایک دوسرے کی طرف جھکاؤر کھتے تھا تی طرح صوفیا ندر جھانات رکھنے والے شیعہ اور فیلسوف ایک دوسرے کی طرف مائل تھے۔ ہوسکتا ہے کہ ان کے سیاسی نظریات مختلف ہوں تاہم روحانی نقطۂ نظر کیساں تھا۔ سنی جماعت کا تصوف ان مکا تب سے مختلف تھا جن کا ذکر ہم بالائی سطور میں کرآئے ہیں' اس کی وجہ یہ تھی کہ اس نے ایک واضح سیاسی فلفہ وضع نہیں کیا تھا۔ اس کے بجائے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ صوفیوں نے تاریخ سے منہ موڑ لیا تھا اور وہ طالت حاضرہ کی بجائے فدا کو اپنی ہستی کی گہرائیوں میں تلاش کرنے گئے تھے۔ تاہم اسلام کی لگ بھگ تمام ندہی تحریکیں کی نہی سیاسی تناظر سے ابھری تھیں اور یوں تصوف بھی کوئی اسٹنانہیں رکھتا ہے۔ اس کی جڑیں''ڈ ہڈ'' میں تھیں جو کہ اموی دور میں اسلامی معاشرے میں بوسی ہوئی و نیاداری اور قیش لیندی کے ظاف رؤمل کے طور پر سامنے آیا تھا۔ یہ امت کی برگیا کرتے تھے۔ صوفیا بھی رسول کریم ہوئی کہ جب تمام مسلمان مساویا نہ حیثیت میں زندگ برکیا کرتے تھے۔ و ایسا اونی بہر کیا کرتے تھے۔ و وی ایسا اونی ابس پہنتے تھے جو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی ابتدا تک تصوف کی اس بینے تھے جو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی اس بھنتے تھے جو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی اس بہتے ہو تھے ہو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی معاشرے میں آ ہت آ ہت ہو بیا ہوئی می سے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا ہوئی می معنی ہوگی جو کہ عباری معاشرے میں آ ہت آ ہت ہو بیا ہوئی۔

تصوف فقہ کے خلاف بھی ایک امکانی رئیل تھا جس کے بارے میں کچھ مسلمانوں کا خیال تھا کہ وہ اسلام کو خالف بھی ایک امکانی رئیل تھا جس کے مدتک گھٹا رہا ہے۔ صوفیا اینے اندرقلب کی وہی کیفیت دوبارہ تخلیق کرنا چاہتے تھے جس میں حضرت محمیظ نے قرآن کی وجی موصول کی تھی۔ یہ آپ بیٹ کا داخلی اسلام تھا جو کہ قانون کی حقیقی بنیاد تھا نہ کہ فقہا کے اصول الفقہ۔ جہاں بیئت مقدرہ (اسلیم شمنف) کا اسلام کم روادار ہوتا جارہا تھا وہال صوفیا نے قرآن کو واحد برحق صحفہ اور حضرت محمد بیٹ کے دین کو واحد سچا دین تسلیم کرتے ہوئے دیگر نہ بی روایات کو اپنا کر قرآن کی روح سے رجوع کیا۔ مثال کے طور پر پچھ صوفیا حضرت میسیٰ ٹن بی روایات کو اپنا کر قرآن کی روح سے رجوع کیا۔ مثال کے طور پر پچھ صوفیا حضرت میسیٰ ٹن ہی مثالیہ (آئیڈیل) بن گئے تھے۔ پونکہ انہوں نے محبت کی تبلیغ کی تھی اس لئے وہ صوفیا کے سامنے سے خاص طور پر بھروں کے سامنے سے خاص طور پر بھر شے کے اندر موجود سرتسلیم خم کرنے والا مشرک بھی ''حق'' کی پرسٹن کرتا ہے کیونکہ دی تو ہر شے کے اندر موجود سرتسلیم خم کرنے والا مشرک بھی ''حق'' کی پرسٹن کرتا ہے کیونکہ دی تو ہر شے کے اندر موجود سرتسلیم خم کرنے والا مشرک بھی ''حق'' کی پرسٹن کرتا ہے کیونکہ دی تو ہر شے کے اندر موجود

-4

جہاں قرآن ایک انصاف کرنے والے خدا کا ذکر کرتا ہے وہاں حضرت رابعتہ

#### **€101**}

(وفات 801ء) جیسی عظیم خاتون جیسے صوفیا محبت کرنے والے خدا کی بات کرتے تھے۔
دنیا بھر میں ہر بڑی خہبی روایت میں جومردوزن اس قسم کے داخلی سفر کی صلاحیت کے حامل تھے انہوں نے چند الی خاص تدیکند کیں وضع کر لی ہو کی تھیں جو انہیں لاشعور کی گہرائیوں میں ایک حضوری جیسی کیفیت کا تجربہ کرنے گہرائیوں میں ایک حضوری جیسی کیفیت کا تجربہ کرنے تو قابل بناتی تھیں۔ صوفیوں نے ایک آ ہنگ کے ساتھ گہرے سانس لیتے ہوئے اپنی دہنی تو توں کے ارتکاز کا طریقہ وضع کیا تھا۔ وہ روزے رکھتے، شب بیداری کرتے اور قرآن میں بیان کئے گئے اللہ کے صفاتی ناموں کا ورد کرتے تھے۔ بعض اوقات اس عمل سے ایک لاصدود مستی طاری ہو جایا کرتی تھی۔ ایسے صوفیا کو''و حدت الوجودی صوفیا'' کہا جاتا تھا۔ ایسے اولین وحدت الوجودی صوفیا میں سے ایک صوفی حضرت بایزید بسطائی (وفات 874ء) تھے جو اللہ کو وحدت الوجودی صوفیا میں سے ایک صوفی حضرت بایزید بسطائی اختیار کیا تھا لیجی انا پرسی کی ایک عاشت کی طرح چاہتے تھے۔ تا ہم انہوں نے فنا کا مسلک بھی اختیار کیا تھا لیجنی انا پرسی کی معرفت حاصل کرنے ہے روئی ہے۔ حضرت بایزید بسطائی نے اپنی ہمیں الوہی ہستی کی معرفت حاصل کرنے ہے روئی ہے۔ حضرت بایزید بسطائی نے اپنی ہستی کے اندرا یک اعلی معرفت حاصل کرنے ہے روئی ہے۔ حضرت بایزید بسطائی نے اپنی ہستی کے اندرا یک اعلی تھی کو کیا یو ترفین خود اللہ تھا۔

کلمۂ شہادت اعلان کرتا تھا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ہے کوئی حقیقت نہیں ہے۔ ہو یہ لاز مانچ ہوگا کہ اسلام پر کا ملاعمل پیرا ہونے سے ذات آخر کارختم ہوتی جاتی ہے۔ حسین المنصور (وفات 922ء) جو کہ الحلاج لیعنی اون دھنکنے والا کے نام سے بھی مشہور ہیں کے بارے میں کہا گیا ہے کہ انہوں نے بھی ایک نعرہ لگاتے ہوئے اس سے ملتا جاتیا دعویٰ کیا تھا لیمن ''انالمحق!'' (میں حق ہوں یا میں حقیقت ہوں)۔ گو کہ بعض سکالرز کا کہنا ہے کہ اسے یوں پڑھنا چاہئے۔ ''میں حق کا مشاہدہ کرتا ہوں!''

علما نے حلاج کے اس دعوے پر کہ ج گھر میں رہتے ہوئے ہی روحانی طور پر کرنا مکن ہے اسے سزائے موت دلوا دی۔ اس کی موت ظاہر کرتی ہے کہ صوفیا اور علما کے ماہین کس قدر عداوت موجود تھی۔ حضرت جنید بغدادیؓ (وفات 910ء) جنہیں پہلا''وحدت الشہو دی صوفی'' کہا جاتا ہے نے اس تم کی انتہا پندی کو اختیار نہیں کیا۔ ان کا خیال تھا کہ جس تم کی مرورا تگیز معرفت حضرت بایزید بسطا کی کو ہوئی تھی وہ تو محض ایک مرحلہ تھا اور صوفی کو اس سے بھی بلند تر جانا چاہئے تا کہ دہ ذات کا ایک ایک ایک تر قد وہ مردیا عورت آگاہ ہوگیا کہ تمام ستی کے۔ جب صوفی نے پہلی مرتبہ الوبی آواز منی تو وہ مردیا عورت آگاہ ہوگیا کہ تمام ستی کے۔

#### **€102**}

سرچشے سے ان کی اذبت ناک علیحدگی عمل میں آگئی ہے۔ صوفیانہ سفر تو فقط انسانیت کی مجی فطرت کی طرف والیسی ہے۔ یہ ایک ایسا فلسفہ تھا جو بدھ مت کے ماننے والوں کے فلسفے سے بہت مشابہہ تھا۔ عباسیوں کے پہلے دور میں تصوف ایک ضمنی تحریک ہی رہا تا ہم بعد میں صوفیا نے حضرت جنید بغدادیؓ کی تعلیمات کی بنیاد پر ایک باطنی تحریک تشکیل دی جس نے ہماری بیان کردہ دوسری تحریکوں کے برخلاف مسلمانوں کی اکثریت کو قائل کرلیا۔

گو کہ تمام صوفیا دعویٰ کرتے تھے کہ وہ دین دار اور کیے مسلمان ہیں تاہم ال سجی نے رسول کریم ﷺ کے مذہب کو بدل ڈالا تھا۔ اگر حضرت محمہﷺ اس وقت موجود ہوتے تو آپ ﷺ فیلسوفوں کے فلسفوں پر حیران رہ جاتے اور حضرت علیؓ یقیناً شیعوں کے تصورات اور قصوں کو تسلیم نہیں کرتے جو کہ آپ کے پکے حامی ہونے کے دعوے دار تھے۔ اگر چہ کسی عقیدے پر پختہ ایمان رکھنے والے بہت ہے لوگ مانتے ہیں کہ مذہب بھی تبدیل نہیں ہوتا اور یہ کہان کے عقائداور اعمال اس عقیدے کے بانیوں کے عقائداور اعمال کے مطابق ہیں' تاہم بہ ایک حقیقت ہے کہ بقا کی خاطر مذہب کو تبدیل ضرور ہونا پڑتا ہے۔مسلمان اصلاح پیندوں نے اسلام کی ان باطنی صورتوں کو غیر مصدقہ پایا اور انہوں نے اولین امت کے خالص عقیدے کی طرف لوٹے کی کوشش کی جب بیالی آلودگیوں سے پاک تھا۔ تاہم وقت میں پیچیے جانا بھی ممکن نہیں ہوتا ہے۔ چاہے کوئی بھی''اصلاح'' ہواوروہ کتنی ہی روایت پیند ہؤوہ ہمیشہ ایک نیا سفر ہوتی ہے اور اصلاح پبندوں کے اپنے دور کے مخصوص چیلنجوں کے مطابق عقیدے کو ڈھالنے کی کوشش ہوتی ہے۔اگر کسی عقیدے کے اندر ارتقا اور نشوونما کے لئے کیک نہیں ہوگی تو وہ فنا ہو جائے گا۔ اسلام نے ثابت کیا کہ وہ سیخلیقی صلاحیت رکھتا ہے۔ وہ ان مرد وخوا نین کوایک گهری سطح تک متاثر کرسکتا تھا۔

نویں اور دسویں صدی کے مسلمان مدینہ کی اولین مختفری امت کے مسلمانوں سے کوسوں دور چلے گئے تھے۔ ان کے فلفے نقہ اور متصوفانہ مسلکوں کی جڑیں قرآن اور رسول کریم ﷺ کی محبوب سیرت میں تھیں۔

اس طرح وہ ان لوگوں سے قرآن کا ذکر کرنے کے قابل ہوئے جوالی ونیا میں

#### **€103**}

رہے تھے جو رسول کریم بھا اور خلفائے راشدین کے دور سے مختلف تھی۔ تاہم ایک شے متنقل ہی رہی اور وہ یہ کہ اولین امت کی طرح اسلام کا فلف ٹانون اور روحانیت گہرائی تک سیاسی تھے۔ مسلمان مکمل طور پر اس امر سے آگاہ تھے۔ اور اس کے لئے وہ لائق ستائش ہیں۔ کہ جس سلطنت کو انہوں نے تخلیق کیا ہے وہ اپ تمام تر تابناک ثقافتی کارناموں کے باوجود قر آن کے معیارات پر پورانہیں اتر تی ہے۔ خلیفہ امت کا راہنما تھا مگر وہ اس انداز سے زندگی بسر کرتا اور حکومت کرتا تھا کہ رسول کریم تھے و کاپین عدم موافقت نمایاں ہوتی تو سلست حاضرہ اور قر آئی مثالئے (آئیڈیل) کے مابین عدم موافقت نمایاں ہوتی تو سلمان محسوں کرتے کہ ان کی سب سے زیادہ مقدس اقدار کی خلاف ورزی ہو رہی ہے۔ امت کے سیاسی حالات ان کی سب سے زیادہ مقدس اقدار کی خلاف ورزی ہو رہی ہے۔ امت کے سیاسی حالات ان کی ستی کے میش ترین مرکز کو چھو کتے تھے۔ دسویں صدی میں وہ مسلمان جو زیادہ بصیرت کے حال تھے و کی سے تھے کہ خلافت مشکلات سے دوچار ہے گھر وہ اسلام کی روح سے اس قدر اجنبی تھی کہ ملمانوں نے اس کے زوال پر ایک آزادی کی طرح خوثی منائی ہوگی۔



حصهسوم



**€107**}

# ایک نیا نظام (1258ء-935ء)

دسویں صدی تک میہ بات داضح ہو چکی تھی کہ اسلامی سلطنت واحد ساسی اکائی کے طور برزیاده مدت برقرارنہیں روسکتی۔خلیفہ امت کا برائے نام سربراہ روگیا تھا اور ایک علامتی مذهبي كردار اداكرتا تها اورسلطنت كے مختلف حصول مين عملي طور بر آ زاد حكومتين قائم مو چكي تھیں۔اساعیلی فاطمیوں کی خلافت کے مرکز مصر ہے لے کرشالی افریقہ شام بیشتر عرب فلسطین عراق ٔ ایران اور وسط ایشیا میں ترک امیروں نے حقیقاً آ زاد وخود محتار حکومتیں قائم کرلی تھیں اور آپس میں لڑتے رہتے تھے۔ دسویں صدی کوشیعہ صدی کہا جاتا ہے کیونکہ اس کے دوران قائم ہونے والی بہت سے حکومتیں شیعیت کی طرف جھکاؤ رکھتی تھیں۔ تاہم تمام امیر عباس خلیفه کوامت کا اعلیٰ ترین را منمالتلیم کرتے رہے البذامطلق بادشاہت کا تصور ہنوز برقرار تھا۔ ان حکومتوں نے کچھ سیاس کامیابیاں حاصل کر لی تھیں۔ ایک حکومت تو گیار ہویں صدی میں شال مغربی ہندوستان میں مسلمانوں کا ایک مستقل مرکز قائم کرنے میں کامیاب ہوگئی۔ تاہم ان میں سے کوئی بھی زیادہ لمبی مدت تک باتی نہیں رہ سکی۔ پھر سلحوتی ترک نمودار ہوئے جنہوں نے 1055ء میں بغداد میں افتدار پر قبضہ کرلیا اور خلیفہ کے ساتھ ان کا خصوصی معاہدہ ہو گیا جس کے تحت خلیفہ نے بورے دارالاسلام میں انہیں اپنا نائب مقرر کر دیا۔ سلحوقوں کی فتح سے پہلے کے دنوں میں ایسا لگتا تھا کہ سلطنت کا دائی انتشار مقدر ہو چکا ہے۔ کیونکہ ایک خاندان دوسرے کی حکومت کوختم کرتا تو سرحدیں تبدیل ہو جاتیں۔اگر کوئی بیرونی مشاہدہ کرنے والا دیکھتا تو کہتا کہ کامیابی کے ابتدائی دور کے بعد اسلامی سلطنت زوال یذیر ہو چکی ہے۔

#### **€108**€

تاہم ایسا مشاہدہ کرنے وال خلطی پر ہوتا۔ در حقیقت تقریباً ایک اتفاق کے تحت ایک نظام ظہور پذیر ہور ہاتھا جو کہ اسلامی روح سے زیادہ موافق تھا۔ سیای وشواریوں کے ہاوجود شہب اسلام زیادہ متحکم اور مضبوط ہوتا جارہا تھا۔ ہر شہب کا کوئی نہ کوئی دار الخلافہ ہوتا ہے اسلام کے بھی بغداد میں ایک ثقافی مرکز کے علاوہ کی نئے دار الخلافہ بن گئے تھے۔ فاطمیوں کے زیر حکومت قاہرہ علوم وفنون کا گہوارہ بن چکا تھا۔ وہاں فلفہ نشوونما پارہا تھا اور دسویں صدی میں خلفاء نے جامعہ الازہر قائم کی جوآ کے چل کر دنیا میں سب سے زیادہ اہم اسلامی معنی میں خلفاء نے جامعہ الازہر قائم کی جوآ گے چل کر دنیا میں سب سے زیادہ اہم اسلامی یونیورٹی بن گئی۔ ٹمرقند میں فاری ادبی نشاۃ ثانیہ برپا ہورہی تھی۔ اس کے درخشاں ستاروں میں سے ایک فیلسوف بوغلی سینا (1037ء -890ء) سے جہنیں مغرب میں ایوی سینا ریادہ بجیدگ سے لیے فیلسوف بوغلی سینا (1037ء -980ء) سے جہنے شاگرد شے تاہم نہ بہ کوئی منا الفارانی کے شاگرد شے تاہم نہ دہب کو تنا ہو دی کے منا ہوتا ہے۔ این سینا الفارانی کے شاگرد شے تاہم نہ ہوتا ہے۔ وہ عام لوگوں تک بینی چردی کو بہنچانے والانہیں ہوتا کے ونکہ وہ ان بھیرتوں تک بینی چکا ہوتا ہے۔ وہ عام لوگوں منتشر افکار پنہیں ہوتا۔ ابن سینا تصوف میں دلیے سے اور اعتراف کرتے تھے کہ صوفی منتشر افکار پنہیں ہوتا۔ ابن سینا تصوف میں دلیے سے اور اعتراف کرتے تھے کہ صوفی الوبی بستی کی معرفت حاصل کر سکتا ہے جبکہ کوئی شخص منطق عمل سے اس تک رسائی نہیں پاسکا اسکا فلے فیانہ تصورات سے ربط ضرور ہے۔ فلمفہ اور صوفیوں کا عقیدہ دونوں ہی روایت بندعبادت گزاروں کے ساتھ ہم آ ہنگ ہیں۔

قرطبہ بھی ثقافی رنگار کی ہے معمور تھا'اگر چہ 1010ء میں سین میں اموی ظافت بالاً خرمنہدم ہوگی اور بہت ہے آزاد گرباہم دشن درباروں میں تقیم ہوگی ہیں نشاۃ ٹانیا پی شاعری کی وجہ سے خاص طور پرمشہور تھی جو کہ قرون و سطی کے فرانسیسی درباروں کی عشقیہ شاعری کی روایت سے مشابہہ ہے۔ مسلمان شاعر ابن حزم (1064ء-1994ء) نے احادیث کی اساس پر ایک زیادہ سادہ مسلک وضع کیا اور پیچیدہ فقہ نیز مابعدالطبیعیاتی فلفے کو خارج کر دیا۔ باایں ہمہ سین کے بعد میں آنے والے دانشور ستاروں میں سے ایک ابوالولید احمد ابن رئید (126-1126ء) سے جو تصوف کی طرف زیادہ جھکاؤ رکھنے والے ابن سینا کی نبست اسلامی دنیا میں کم اہم شار کئے جاتے سے تاہم ان کے عقلیت پندانہ افکار نے میمونائیڈز کیا۔ انیسویں اسلامی دنیا میں اور البرٹ دی گریٹ جیسے یہودی اور عیسائی فلفیوں کو متاثر کیا۔ انیسویں صدی میں ماہر لسانیات ارنسٹ رینان نے ابن رشد کو (جومغرب میں ماہر لسانیات ارنسٹ رینان نے ابن رشد کو (جومغرب میں ماہر لسانیات ارنسٹ رینان نے ابن رشد کو (جومغرب میں معمون کہتے ہوئے

**€109**}

خراج تحسین پیش کیا۔ ابن رشد حقیقت میں ایک کیے مسلمان تھے اور وہ شرعی قانون کے جج یعنی قاضی تھے۔ ابن سینا کی طرح وہ بھی یقین رکھتے تھے کہ ندہب اور فلنے میں کوئی تضاد نہیں ہے۔ لیکن ند ہب ہرکسی کے لئے ہوتا ہے جبکہ فلیفہ صرف دانشور اشرافیہ کے لئے مخصوص ہے۔ الیا لگتا ہے کہ جب خلافت عملی طور برخم ہوگی تو اسلام نے نئی زندگی حاصل کر آلی۔ قر آن اورمطلق بادشاہت کے آ درشوں میں ہمیشہ تناؤ موجود رہا تھا۔اسلامی دنیا میں سعی و خطا كِمُل كے ذريع جوسياس حكمت عمليال ظهور يذريه مور بي تعيس وه اسلامي وژن سے قريب تر تحیں۔ابیانہیں تھا کہ تمام نئے حکمران زاہد ومتقی مسلمان تھے تاہم ایک ڈھیلے ڈھالے تو ی اتحاد میں شامل ایک دوسرے کے برابر آزاد درباروں اور حکمرانوں کا نظام قرآن کی مساویا نہ روح کے ساتھ زیادہ حقیقی طور پرہم آ ہنگ تھا۔اس دور میں اسلامی دنیا میں ابھرنے والافن بھی قرآن کی روح سے مطابقت رکھتا تھا۔ طغروں میں کسی ایک لفظ پر زیادہ اور دوسرے پر کم زور نهیں دیا جاتا تھا بلکہ ہرلفظ اپنی جگہ ہجا ہوتا تھا اور مکل کوتشکیل دینے میں اپنا منفر د کر دار ادا کرتا تھا۔ ابن ایخق اور ابوجعفر الطبر ی (وفات 923ء) جیسے مسلمان تاریخ نویسوں نے رسول کریم ﷺ کی حیات مبارکہ کے حوالے سے متناز عدروا یوں کو غیر متناز عداور باہم موافق بنانے کی تھوڑی سی کوشش کی مگرایک دوسرے سے مخالفانہ نننے ہی پیش کریائے ۔مسلمانوں نے خلافت کو قبول کرلیا تھا کیونکہ وہ امت کے اتحاد کی ضانت تھی مگر جب ایک مرتبہ خلفاء نے ظاہر کر دیا که وه سلطنت کو مزید متخد نہیں رکھ سکتے تو انہیں ایک علامتی در ہے پر فائز کر دیا گیا اور انہیں ای پر قناعت کرنا پڑی اس وقت تک لگ بھگ ہمیشہ البیات اور روحانیت کی جڑیں اسلامی برادری کے تاریخی طالات کے رومل میں رہی تھیں۔ تاہم اب مسلمانوں نے زیادہ موافقانہ سیاسی انتظامات کر لئے تھے اور اب مسلمانوں کی سوج اور و فاداری کامحرک حالات ِ جاربیکم ہی رہ گئے تھے۔خاص طور پر اسلام جدید دور میں تب ایک بار پھر زیادہ سیاسی ہو گیا جب مسلمان یئے مسائل سے دوحیار ہوئے جنہوں نے ان کے خیال کے مطابق امت کی اخلاقی' ثقافتی اور نہ ہی بہتری کوخطرے میں ڈال دیا تھا اور یہاں تک کہاس کی بقابھی مخدوش ہوگئ تھی۔

سلجوتی ترکول نے منصوبہ بندی کے ساتھ نہیں بلکہ انفاقیہ طور پر''زرخیز ہلال'' میں نے نظام کو مکمل طور پر نافذ کیا جس میں عدم مرکزیت (ڈی سنٹرلائزیشن) کا رجحان زیادہ غالب تھا۔ سلجو تسنی متھے اور ان کا تصوف کی طرف زیادہ جھکاؤ تھا۔ ان کی سلطنت پر 1063ء سے 1092ء تک ذہین ایرانی وزیرنظام الملک نے حکومت کی'جو چاہتا تھا کہ ترکوں کو استعال

کر کے سلطنت کو دوبارہ متحد کر دے اور برانی عباسی انتظامیہ (بیورو کر لیی) کی تشکیل نو کرے۔ لیکن بغداد کے احیاء میں بری تاخیر ہوگی تھی کیونکہ زرعی علاقہ سواد جو کہ اس کی معیشت کی بنیاد تھا' رو کے نہ جا سکنے والے زوال کی زدمیں آ گیا تھا۔ ای طرح نظام الملک سلحوق فوج کوبھی قابوکرنے کی اہلیت نہیں رکھتا تھا۔ یہ فوج بدو قبائلیوں پرمشمل تھی جوایے ہی قوانین کی اطاعت کرتے تھے اور جہاں جی حاہتا اپنے ریوڑوں کے ساتھ وہیں چلے جاتے۔ تاہم غلام فوجیوں کے ایک خ اشکر کی مدد سے اس نے سلطنت کی حدول کوجنوب میں یمن تک مشرق میں دریائے جیموں کے طاس تک اور مغرب میں شام تک وسعت عطا کر دی۔ اس نئ سلحوق سلطنت میں رسمی سیاسی ادار ہے موجود نہیں تھے بلکہ علما اور امیر'جن میں طاہری طور یر شراکت باہمی ہو گئ تھی' مقامی سطح پر ہی قانون کا نفاذ کرتے تھے۔ مختلف اصلاع پر حکومت کرنے والے امیر نظام الملک کے مرکزیت پسندانہ منصوبے کونظر انداز کرتے ہوئے حقیقتا آزاد وخود مخار مو گئے تھے اور بغداد سے محاصل کا حصہ لینے کی بجائے لوگوں سے زرعی محصولات خود براہِ راست وصول کرنے گئے تھے۔ وہ کوئی جا گیردارانہ نظام نہیں تھا کیونکہ وزیر کی نیت وارادہ جو کچھ بھی ہوامیر خلیفہ پاسلجوق سلطان ملک شاہ کے اطاعت گزارنہیں تھے۔ امیر بدو تھے جنہیں این علاقے میں کھتی باڑی کرنے سے کوئی دلچین نہیں ہوا کرتی سوانہوں نے جا گیردارانہ اشرافیہ کوتشکیل نہیں دیا۔ وہ سپاہی تھے اور انہیں اپنی رعایا کی شہری زندگی سے زیادہ دلچین نہیں تھی جس کا نتیجہ بی لکلا کہ علما کی گرفت مضبوط ہوگئ۔

علما نے ان بھری ہوئی حکومتوں کو یکجا کیا۔ دسویں صدی کے دوران وہ ان کے معیارِ تعلیم سے مطمئن نہیں رہے تھے اور انہوں نے پہلا مدرسہ یعنی اسلامی سائنسوں کے مطالعہ کے لئے کالج قائم کر دیا تھا۔ اس کی وجہ سے ان کی تربیت زیادہ منظم ہوگئ ان کی تعلیم و تدریس زیادہ کیساں ہوگئ اور مذہبی پیشوائیت کا رتبہ بڑھ گیا۔ نظام الملک نے پوری سلوق سلطنت میں مدرسوں کے قیام کی حوصلہ افزائی کی اور ان کے نصابوں میں ایسے مضامین کا اضافہ کروایا جن کو پڑھ کرعلما مقامی حکومت میں کام کرنے کے اہل ہو جاتے تھے۔ اس نے اضافہ کروایا جن کو پڑھ کر ملامیہ قائم کیا۔ اب جبہ علما کے پاس اپنے ادارے سے انہیں قوت کا ایک مرکز حاصل ہو گیا جو کہ امیروں کے فوجی درباروں سے مختلف مگر برابر ہو گیا تھا۔ متند میں مرکز حاصل ہو گیا جو کہ امیروں کے فوجی درباروں سے مختلف مگر برابر ہو گیا تھا۔ متند میں شریعت سے صورت پذیر ہونے والے ایک قتم کے مدرسوں نے پوری سلونت دیا۔ علما نے اپنی شری عدالتوں کے ذریعے قانون کے نظام پر بھی اسلامی طرز زندگی کوفروغ دیا۔ علما نے اپنی شری عدالتوں کے ذریعے قانون کے نظام پر بھی

اجارہ داری قائم کر لی تھی۔اس طرح سیاسی اقتدار اور برادری کی شہری زندگی میں ایک خاموش تقسیم واقع ہوگی۔اس طرح سیاسی اقتدار اور برادری کی شہری زندگی میں ایک خاموش نقسیم واقع ہوگی۔امیر ول کی زیر حکمرانی چھوٹی ریاستوں میں سے کوئی ایک بھی زیادہ عرصہ نہیں چلی کیونکہ وہ کوئی سیاسی نظریہ ہی نہیں رکھتے تھے۔امیر بہت ہی عارضی کر دار تھے اور سلطنت کا سارے کا سارا آئیڈ میلزم علما اور پیروں کا فراہم کردہ تھا جو اپنی الگ ہی و نیا رکھتے تھے۔ فاضل علما مختلف مدرسوں میں جایا کرتے تھے۔ جبکہ صوفی پیرتو گھو منے پھرنے کے لئے بدنام تھے وہ مختلف قصبوں اور مراکز کا سفر کرتے رہتے تھے۔ فرہبی لوگوں نے منتشر معاشرے کو ایک لڑی میں یرونا شروع کردیا۔

یوں بااثر خلافت کے ختم ہو جانے کے بعد سلطنت زیادہ اسلامی ہوگئ\_مسلمانوں نے خود کو امیروں کی عارضی ریاستوں سے تعلق رکھنے والامحسوں کرنے کی بجائے علما کے زیادہ بین الاقوامی معاشرے کا فردتصور کرنا شروع کر دیا جو کہ پورے دارالاسلام کے ساتھ وسعت یدی تھا۔علمانے شریعت کو نے حالات کے تقاضوں کے مطابق ڈھال لیا تھا۔ اسلامی قانون . استعال کر کے جوابی ثقافت تشکیل دینے کی بجائے شریعت اب خلیفہ کومقدس قانون کے علامتی سر پرست کے طور پر دیکھنے لگی۔ امیر آتے جاتے رہے اور علما شریعت سے حاصل کردہ طاقت کے ساتھ واحد مشخکم مقتدرہ (اتھارٹی) بن گئے۔اس کے علاوہ جوں جوں تصوف زیادہ مقبول و معروف ہوتا گیالوگوں کا زہروتقوی گراہوتا گیااوراس نے ایک داخلی جہت حاصل کرلی۔ الیا لگتا تھا کہ می مسلک ہر جگہ عروج پر ہے۔ فاطمی خلافت کے امت پر سے عقیدے کے نفاذ میں ناکام ہونے کے بعد رنج ناکامی میں متلا کھے زیادہ انقلابی اساعیلیوں نے گوریلاؤں کا ایک زیرز مین نیٹ ورک قائم کرلیا۔ وہ سلجوتوں کواقتد ار سے بے دخل کرنا اور سنت کو تباہ کر دینے کا عزم کئے ہوئے تھے۔ 1090ء سے انہوں نے شالی قزوین میں واقع اینے پہاڑی قلعے الموت ہے حملوں کا آغاز کیا۔انہوں نے سلجوتوں کے قلعوں پر قبضہ کرلیا اور نمایاں امیروں کو قبل کر ڈالا۔ 1092ء تک یہ رجحان ایک بھر پور انقلاب میں ڈھل گیا۔ انقلابیوں کوان کے دشمنوں نے حشیشین (جس کوہم Assassin بولتے ہیں) کہنا شروع کر دیا۔اس کی وجہ بیتھی کہ کہا جاتا تھا کہ وہ خود میں ایسے حملوں کی جرأت پیدا کرنے کے لئے' جوان کی این موت کا باعث بن سکتے تھے ٔ حشیش استعال کیا کرتے تھے۔ اساعیلیوں کا ایمان تھا کہ وہ عام لوگوں کے حقوق کے محافظ میں جنہیں امیر خوفزدہ کئے رکھتے ہیں۔ تاہم دہشت کی اس مہم نے بیشتر مسلمانوں کو اساعیلیوں کے خلاف کر دیا۔علمانے ان کے خلاف وحشت

#### **∮112**}

انگیز اور من گھڑت کہانیاں پھیلا دیں (حشیش کا افسانہ انہیں من گھڑت کہانیوں میں سے ایک ہے)۔ جن لوگوں کے بارے میں شبہ ہو جاتا کہ وہ اساعیلی ہیں انہیں گرفتار کرلیا جاتا اور پھر موت کے گھاٹ اتار دیا جاتا جبہ اس قتل عام سے مزید اساعیلی حملوں کی راہیں کشادہ ہوتی تھیں۔ تاہم اس خالفت کے باو جود اساعیلی الموت کے اردگر دایک ریاست تشکیل دینے میں کامیاب ہو گئے جو کہ ڈیڑھ سوبرس تک قائم رہی اور جسے صرف منگول حملہ آور ہی تباہ و ہرباد کر سکے۔ ان کے جہاد کا فوری اثر ویبانہیں تھا جیسا کہ ان کی امید تھی یعنی حضرت مہدی کا ظہور بلکہ اس کا فوری اثر یہ ہوا کہ سارے شیعہ ہی بے اعتبار ہوکررہ گئے۔ بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں نے مختاط ردی کا مظاہرہ کرتے ہوئے سی تھر انوں کی اطاعت گزاری ظاہر کرکے انہیں اپنے حق میں دھیما کرلیا تھا اور کسی بھی سیاس سرگری میں ملوث نہیں ہوئے۔

ابوحامد محمد الغزالی (وفات 1111ء) وزیر نظام الملک کے ایک متوسل تھے۔ وہ بغداد میں مدرسته نظامیه میں استاد تھے اور اسلامی قانون کے ماہر تھے۔1095ء میں انہیں نروس بریک ڈاؤن (نظام اعصاب کی ناکارگی) کا سامنا کرنا پڑا۔ ان کے زمانے میں اساعیلی انقلاب اپنے عروج پر تھا تاہم الغزالی اس امکان سے بہت زیادہ دل شکتہ تھے کہ وہ اپنے عقیدے سے محروم ہوتے جا رہے ہیں۔ انہوں نے محسوس کیا کہ وہ مفلوح ہو گئے ہیں اور بولنے سے قاصر ہیں۔ان کے معالجین نے ایک گہری جذباتی پیچید گی تشخیص کی۔اور بعدازاں الغزالى نے وضاحت كى كه وہ متفكر رہتے تھے كه وہ خدا كے بارے ميں تو بہت كچھ جانتے ہيں تا ہم خود خدا کونہیں جانتے۔ چنانچہ وہ سروٹلم گئے تصوف کی ریاضتیں کیں اور دس برس بعد عراقٌ واپس آئے۔ یہاں آ کر انہوں نے''احیاء العلوم الدین'' کھی۔قرآن اور احادیث كے بعدسب سے زیادہ حوالے اس كتاب سے دے جاتے ہیں۔اس كى بنیاد سے اہم مكت ہے كہ صرف رسومات اورعبادت ہی انسان کوخدا کا براہ راست علم عطا کرسکتی ہے علم الکلام اور فلسفہ ہمیں خدا کے بارے میں کوئی یقینی علم مہیا نہیں کر کتے۔''احیاء العلوم'' میں مسلمانوں کو اس نہ ہی تجربے کے لئے تیار کرنے کی غرض ہے روزانہ کا روحانی اور عملی ضابطہ مہیا کیا گیا ہے۔ اس كتاب ميں كھانے سونے نہانے دھونے صحت اور عبادت كے تمام شرى قوانين كى عقيدتى اور اخلاقی تعبیر وتشریح کی گئی ہے تاکہ وہ محض خارجی ہدایت نامے ہی نہ رہ جائیں بلکہ مسلمانوں میں اس شعور کو بروان چڑھا کیں جس کی وکالت قرآن کرتا ہے۔ بول شریعت معاشرتی موزونیت کے وسلے سے زیادہ اہم شے بن گئتی اور رسول کریم ﷺ کی سنت کی

#### **4113**

ایک خارجی پیروی بس کے ذریعے داخلی اسلام کا حصول ممکن ہوتا تھا۔ الغزالی نے مذہبی ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ہوتی ہیں: اول ایسے لوگ جو مذہب کی سچائیوں کو بغیر سوالات کئے قبول کر لیتے ہیں تین قسمیں ہوتی ہیں: اول ایسے لوگ جو مذہب کی سچائیوں کو بغیر سوالات کئے قبول کر لیتے ہیں اور دوم ایسے لوگ جو علم الکلام کے ذریعے اپنے عقائد کا جواز تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور سوم صوفیاء جو مذہبی سچائیوں کی براو راست معرفت حاصل کر چکے ہوتے ہیں۔

الغزالی کواس حقیقت کاعلم تھا کہ ان سے سیاسی حالات میں لوگوں کو مختلف نہ جی حل درکار ہیں۔ وہ اساعیلیوں کے امام معصوم کے نظریے کو ناپند کرتے تھے۔ انہوں نے دریافت کیا کہ ایسا امام کہاں ہے؟ عام لوگ اسے کس طرح پا سکتے ہیں؟ ان کا کہنا تھا کہ کسی مقدر شخصیت پراس نوع کا انحصار قرآن کے مساوات کے نظریے کی خلاف ورزی معلوم ہوتا ہے۔ انہوں نے تسلیم کیا کہ فلسفہ ریاضی اور طب جیسے علوم کے لئے ناگزیر ہے تاہم سے عقل کے دائرے سے بالاتر روحانی معاملات میں کوئی لائق اعتادر ہنمائی فراہم نہیں کرسکتا۔ امام الغزائی کے خیال میں تصوف اس مسئلے کاحل ہے کیونکہ اس کے ذریعے الوہی ہستی کا براہِ راست ابلاغ ممکن ہے۔ ابتدائی زمانے میں علما تصوف سے چونک پڑے تھے اور اسے ایک خطر ناک تحریک تصور کرتے تھے۔ اب امام الغزائی نے زور دے کر کہا کہ علما کو صوفیا کی وضع کردہ مراقباتی رسومات پر عمل کرنا جا ہے اور شریعت کے خارجی قوانین کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ ساتھ داخلی رسومات پر عمل کرنا جا ہے اور شریعت کے خارجی قوانین کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ ساتھ داخلی روحانیت کو بھی فروغ دینا جا ہے۔ اسلام کے لئے دونوں ہی اہم ہیں۔ امام الغزائی نے اپنے واسلام کے لئے دونوں ہی اہم ہیں۔ امام الغزائی نے اپنے وقار اور اختیار کو استعال کر کے تصوف کو اسلامی زندگی کے مرکزی دھارے میں شامل کیا۔

امام الغزائی کو ان کے اپنے عہد میں اعلیٰ ترین مذہبی سند تشکیم کیا جاتا تھا۔ اس عرصے کے دوران تصوف اشرافیہ تک محدود نہیں رہا بلکہ ایک مقبول عام تحریک بن گیا اب جبکہ لوگوں کا ایمان ابتدائی زمانوں کی طرح امت کی سیاست سے مشروط نہیں رہا تھا تو وہ تصوف کے ایک غیر تاریخی اساطیری داخلی سفر کے لئے تیار تھے۔'' ذکر'' باطن پرست مسلمانوں کی خلوت آمیز سرگری کی بجائے پیرکی رہنمائی میں شعور کی ایک متبادل حالت کے حصول کی اجتماعی سرگری بن گیا۔ صوفیا اپنے ماورائیت کے ادراک کو رفعت عطا کرنے کے لئے موسیقی سنتے تھے۔ وہ اپنے بیروں کے گرداس طرح مجتمع ہو گئے جس طرح بھی شیعہ اپنے اماموں کے گردا سطر کے بیروں کے گرداس طرف راہنمائی کرنے والے کے طور پر دیکھنے لگے۔ گردا سے گوت ہو جاتا تو اسے بہت زیادہ تقذیب حاصل ہو جاتی اورلوگ اس کے مزار پر جا جب کوئی پیرفوت ہو جاتا تو اسے بہت زیادہ تقذیب حاصل ہو جاتی اورلوگ اس کے مزار پر جا

### **€114**}

کرعبادت اور ذکر کیا کرتے تھے۔ اب ہر قصبے میں مجد اور مدرسے کی طرح خانقاہ بھی ہوا کرتی تھی جہاں مقامی بیرا پے عقیدت مندوں کو درس دیتا تھا۔ تصوف کے نئے طریق تشکیل دیے گئے جو کسی مخصوص علاقے تک محدود نہیں تھے بلکہ بین الاقوامی تھے اور ان کی شاخیس پورے دارالاسلام میں پھیلی ہوئی تھیں۔ اس طرح عدم مرکزیت والی سلطنت میں سہ طریق اتحاد کا ایک اور سرچشمہ بن گئے۔ ای طرح ہر قصبے میں دست کاروں اور تا جروں کی انجمنیں وجود میں آگئیں جو صوفیانہ آور شول سے بہت زیادہ متاثر تھیں۔ اسلامی ادارے سلطنت کو زیادہ سے زیادہ متحد کرنے گے اور ٹھیک ای زمانے میں غیر تعلیم یافتہ مسلمانوں کا عقیدہ ایک داخلی گونج حاصل کرر ہا تھا جو کہ تھی ایک باطن پرست اشرافیہ تک ہی محدود تھا۔

اس وقت تک اسلام میں کوئی ایبا اللیاتی یا فلسفیانہ نظام نہیں رہا جو روحانیت سے گہرائی تک متاثر نہ ہو۔ نے ''الہیاتی فلسفیوں' نے نئے اسلامی فکری امتزاج پیش کرنے شروع کر دیے۔ حلب' میں کیئی سہروردی (وفات 1191ء) نے الانثرات کا کمتب قائم کیا جس کی بنیاد اسلام سے پہلے کی ایرانی باطنیت تھی۔ انہوں نے فلنے کو تربیت یافتہ ذبمن اور تصوف کے ذریعے تبدیل شدہ دل کا لماپ قرار دیا۔ ان کا کہنا تھا کہ عقل اور تصوف کو ساتھ ساتھ چلنا ہوگا انبانوں کے لئے دونوں جو ہری اعتبار سے اہم ہیں اور نج کی تلاش میں دونوں ہی کی ضرورت ہوتی ہے۔ صوفیاء کی بصیرتوں اور قرآن کی علامتوں کو تجرباتی طور پر ثابت نہیں کیا جا سکتا بلکہ مراقبہ کرنے والا اپنے تربیت یافتہ وجدان کے ذریعے ان کا مشاہدہ کر سکتا ہے۔ صوفیانہ جہت سے باہر نہ ہب کے قصوں کی کوئی معنویت نہیں اس کی وجہ سے ہے کہ وہ اس طرح کہ دنیاوی مظاہر' جن کا تجربہ ہم اپنے معمول کے بیدار شعور سے ذریعے کرتے ہیں۔ ایک عورت یا مردصوفی الوہی ہتی کی داخلی جہت کا مشاہدہ کرنے کے کے ذریعے کے تو ایک ایک مشاہدہ کرنے کے لئے تصوف کے دریعے این کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے تو توف کے اصولوں کے ذریعے این تربیت کرتا ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے اندر ہماری دنیا اور خدا کے درمیان موجود' عالم الشال' کا شعور پیدا کرنا ہوگا۔

یہاں تک کہ وہ لوگ بھی جوتر بیت یافتہ صوفی نہیں تھے اس دنیا سے خواب میں یا تنویمی تخیل کے ذریعے آگاہ ہوئے۔ یجیٰ سہروردی کا ایمان تھا کہ جب کوئی پیغیمر یا صوفی بھیرت کا حامل ہوتا ہے اس کو ہم آخ کی بھیرت کا حامل ہوتا ہے اس کو ہم آخ کی لفظیات میں لاشعور کہد سکتے ہیں۔

اسلام کی بیقتم حضرت حسن بصری یا امام شافعی کے لیے نا قابل قبول تھی۔ یجی

### **€115**}

سہروردی کوان کے نظریات پرسزاتو ملی تاہم وہ ایک پے مسلمان سے جنہوں نے قرآن پاک

کے حوالے ہرسابقہ فیلسوف سے زیادہ دیتے ہے۔ ان کی تصنیفات کا آج بھی تصوف کے

کاسیکوں کے طور پر مطالعہ کیا جاتا ہے۔ ای طرح ہیانوی الہیاتی فلسفی معیدالدین این

العربی (وفات 1240ء) کی کتابیں پرازمعنی اور انہائی اثر آئیز ہیں۔ انہوں نے مسلمانوں پر بھی زور دیا کہ وہ عالم المثال کواپنے اندر ہی دریافت کریں اور اس بات کا درس دیا کہ تخلیق مخیل کے ذریعے خدا تک پہنچا جا سکتا ہے۔ ابن العربی کی کتابیں آسان نہیں تھیں اور ان میں

زیادہ دانش ورمسلمانوں کے لیے کشش تھی تاہم ان کا ایمان تھا کہ ہر شخص صوفی بن سکتا ہے اور ہر شخدہ کو قرآن کے علامتی پوشیدہ معانی کو بجھنا چا ہے۔ مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ ہر شے اور ہر جارف خدا تی کو پوشیدہ صفات کا منفر داور دہرایا نہ جانے والا انکشاف ہے اور ہماری انہائی داخلی ذات میں ہو الوہی اسم نشش ہے وہ خدا تی کا تو ہے۔ شخص ما لک (Lord) کے اس تصور کو وہ عقیدہ دبا دیتا جو الوہی اسم نشش ہے وہ خدا تی کا تو ہے۔ شخصی ما لک (Lord) کے اس تصور کو وہ عقیدہ دبا دیتا جو الوہی اسم نشش ہے وہ خدا تی کا تو ہے۔ شخصی ما لک (Lord) کے اس تصور کو وہ عقیدہ دبا دیتا جو اسے اور سینا گوگ میور مندر یا چرج کو مختلف نہیں سمجھنا چا ہے کیونکہ خدا قرآن میں کہتا ہے: چا ہے۔ اور سینا گوگ میور مندر یا چرج کو مختلف نہیں سمجھنا چا ہے کیونکہ خدا قرآن میں کہتا ہے: جا ہم جس میں کوئی شخصی رخ کرتے ہو اگر اللہ ہوتا ہے۔ "ع

اس طرح خلافت کے زوال پا جانے کے بعد ایک نمہی انقلاب بیا ہو چکا تھا۔ اس نے مسلمہ دانش وروں کے ساتھ ساتھ عام لوگوں کو بھی متاثر کیا۔ ایسے سے مسلمان سامنے آئے جو ندہب پر ایک گہری سطح پر عمل کرنا سکھ چکے تھے۔ مسلمانوں نے سیاسی بربادی کا مداوا ایک ہمہ گیر روحانی احیا کی صورت میں پایا، جس میں نئی صورتحال سے نمٹنے کے لیے عقید ہے کی نئی تعبیر کی گئے۔ اب اسلام حکومت کی سر پرتی کے بغیر ہی فروغ پا رہا تھا۔ درحقیقت سیاسی افراتفری سے دوچار دنیا میں صرف اسلام ہی مشحکم تھا۔



**€116**}

# صليبي جنكين

سلجوق ترکوں کے تحت وجود میں آنے والا سیاس اعتبار سے خودمختار امیروں کا نیا نظام گیارہویں صدی کے اختیام پر سلطنت کے انتشار کے بعد بھی قائم رہا۔ اس نظام میں واضح خامیاں موجود تھیں۔ امیر آپس میں جنگیں لڑتے رہتے تھے اور کسی بیرونی دشمن کے مقالبے کے لیے متحد ہونا دشوار یاتے تھے۔ پیر حقیقت جولائی 1099ء میں اس وقت المناک انداز میں نمایاں ہوگئ جب مغربی بورپ سے آنے والے صلیبی جنگجوؤں کے لشکروں نے مکہ اور مدینہ کے بعد اسلامی دنیا کے تیسر ہے سب سے زیادہ مقدی شہر پروٹنگم برحملہ کر کے اس کے شہر یوں کاقتل عام کیا اور فلسطین 'لبنان اور اناطولیہ میں ریاستیں قائم کیں سلجوق سلطنت کے زوال کے بعد آپس میں لڑنے والے امیر متحد نہ ہوئے اور مغرب کی اس جارحانہ یورش کے خلاف بے بس دکھائی دیئے۔اس کے بچاس برس بعد 1144ء میں موصل اور حلب کا امیر عادالدین زنگی صلیبی اشکر کو آرمیا سے نکال باہر کرنے میں کامیاب ہوگیا۔ اس سے نصف صدى بعد 1187ء ميں ايك كرد جرنيل بوسف بن الوب صلاح الدين نے جے جم مغرب والے "سلاڈن" (Saladin) کہتے ہیں صلیبوں سے بروشلم دوبارہ حاصل کرلیا تاہم صلیبی تیرہویں صدی کے اواخر تک ساحل کے ساتھ ساتھ مشرقِ قریب پر قبضہ جمائے رکھنے میں کامیاب رہے۔ای بیرونی خطرے کی وجہ ہے صلاح الدین کی قائم کی ہوئی حکومت''زرخیز ہلال' میں دوسرے امیروں کی عارضی نوعیت کی ریاستوں کے مقابلے میں بہت زیادہ لمبی مدت تک برقرار رہی۔صلاح الدین نے اپنی مہم کے ابتدائی مرحلے میں مصرییں فاطمیوں کو شکست دی' ان کے علاقوں کواپنی سلطنت میں شامل کرلیا اور اس کے شہر یوں کوسنی مسلک کی طرف واپس لايا\_

**€117**}

مغربی تاریخ میں صلیبی جنگیں شرمناک گر اہمیت کی حامل ہیں۔ ان جنگوں میں صلیبیوں نے مشرق قریب کے مسلمانوں کو تباہ و برباد کردیا تھا تاہم عراق ایران وسط ایشیا ' ملا پیشیا ' افغانستان اور ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے ان کی حیثیت دوردراز کے سرحدی سانحات کی می ہی تھی۔ ایبا تو بیسویں صدی میں جا کر ہوا کہ جب مغرب زیادہ طاقتور اور مسلمانوں کے لیے زیادہ خطرے کا باعث ہوگیا تو مسلمان تاریخ نویس وسطی عہد کی صلیبی جنگوں کا اثر قبول کرنا شروع ہوئے اور فاتی صلاح الدین ایو بی جیسے کسی لیڈر کی آرزو کرنے کی جومغربی استعاریت کی نئی صلیبی جنگوں کا مقابلہ کرسکے۔



**€118**€

## توسيع

صلیبی جنگوں کی فوری وجہ ریھی کہ سلجوتوں نے فاطمیوں کے زیر حکومت شام کو 1070ء میں فتح کرلیا۔ اپنی اس مہم کے دوران بازنطینی سلطنت کے ساتھ بھی ان کی جنگیں شروع ہو گئیں۔ بازنطینی سلطنت کا سرحدی دفاع بہت کمرور تھا۔ سلجوق شاہ سوار بازنطینی سرحدول كوعبور كرتے ہوئے اناطوليه مين داخل ہو كے اور انہون نے 1071ء ميں ميز كرث کی جنگ میں بازنطینیوں کوعبرتناک شکست ہے دوچار کیا۔ دس ہی برسوں کے اندر اندر حالت یہ ہوئی کہ ترک خانہ بدوش اینے رپوڑوں کے ساتھ اناطولیہ میں آ زادانہ گھومنے پھرنے لگے اور امیروں نے وہاں چھوٹی جھوٹی ریاسیں قائم کرلیں۔ ان امیروں کو افرادی قوت ان مسلمانوں کی صورت میں میسر آئی جواناطولیہ کومواقع کی سرز مین تصور کرتے تھے۔ تر کول کی اس بیش رفت کو رو کئے سے لاچار بازنطینی بادشاہ السیکس کومنیس اول Alexius) . Comnenus I) نے 1091ء میں پوپ سے مدد کی درخواست کی اور اس درخواست کے جواب میں بوپ اربن دوم (Urban II) نے پہلاصلیبی اشکر بھیجا۔صلیبیوں نے اناطولیہ کے مختلف حصوں پر قبضہ تو قائم کرلیا تاہم وہ علاقے میں ترک فتوحات کا سلسلہ زیادہ عرصے تک روک نہیں سکے۔ تیرہویں صدی کے اختام تک ترک بحروم تک بھنے چکے تھے۔ چودھویں صدى كے دوران انہوں نے بحيرة الجيئن كو پاركيا ، بلقان ميں آبادياں قائم كيس اور دريائے ڈینیوب تک پہنچ گئے۔اس سے پہلے بھی کوئی مسلمان بادشاہ قدیم رومی سلطنت کی عظمت کے وارث بازنطین کوالی فکست نہیں دے پایا تھا۔ چنانچے ترکول نے بھی فخر بیطور پر اناطولیہ میں

#### **€119**}

ا پی نئی ریاست کو''روم'' کہنا شروع کردیا۔خلافت کے زوال کے باوجود مسلمان اب دوایسے علاقوں تک وسعت پاچکے تھے جو پہلے بھی دارالاسلام کا حصہ نہیں رہے تھے یعنی مشرقی یورپ اور جنوب مغربی ہندوستان کا ایک حصہ۔ یہ علاقے جلد ہی انتہائی تخلیقی علاقوں میں تبدیل ہوگئے۔

خلیفہ الناصر (1225ء - 1190ء) نے بغداد اور اس کے گردونواح میں خلافت کو بحال کرنے کی کوشش کی۔ فرجی احیاء کی قوت کا مشاہدہ کرتے ہوئے اس نے اسلام کا سہارا لینے کی سعی کی ۔ حقیقت میں تو شریعت خلفاء کے اقتدار کے خلاف احتجاج کے طور پر تشکیل پا رہی تھی ۔ تاہم اب الناصر نے سنیوں کے چاروں فقہی مکا تب فکر کا عالم بننے کے لیے مطالعہ شروع کیا۔ اس نے فتو وک کے ذریعے بھی بغداد میں اپنی حیثیت کو متحکم کیا۔ الناصر کی وفات شروع کیا۔ اس نے جانشینوں نے اس کی پالیسیوں کو جاری رکھا۔ تاہم بہت تا خیر ہو چکی تھی۔ اسلامی دنیا میں جلد ہی ایک المناک صورتحال رونما ہوئی جس کے بیتیج میں عباسی خلافت ایک مشددانہ اور المیہ انجام سے دوچار ہوئی۔



**€120**}

## منكول

## (,1220\_,1500)

مشرق بعید میں منگول سردار چنگیزخان ایک عالمی سلطنت کوتشکیل دے رہا تھا اور اسلام ہے اس کا نکراؤ ناگز رہو چکا تھا۔ سلجقوں کے بھس اس نے اپنے خانہ بدوش فوجیوں کو قابو میں رکھا اور انہیں نظم وضبط کا پابند بنا دیا۔اس نے انہیں ایک تباہ کن قوت والی ایسی جنگجو فوج میں ڈھال دیا جس کا دنیا نے پہلے بھی مشاہدہ نہیں کیا تھا۔ جو بھی حکمران منگول سردار کی فوری اطاعت قبول نہ کرتا اسے اپنے بڑے بڑے بڑے شہروں کی مکمل تباہی و بربادی اورانی رعایا کا قل عام دیکھنا رئے تا منگولوں کی بیسفاکی نه صرف ایک سوچی مجھی تیکنیک تھی بلکہ شہری ثقافت ہے خانہ بدوشوں کی نفرت کا اظہار بھی کرتی تھی۔ جب خوارزمی ترکوں کے شاہ محمہ (1220ء۔ 1200ء) نے ایران اور دریائے جیموں کے علاقے میں اینی خلافت قائم کرنے کی کوشش کی تو منگول سپہ سالار ہلاکو نے اسے ایک تو بین آمیز اقدام تصور کیا۔ 1219ء سے 1229ء تک منگول فوجیس محد اور اس کے بیٹے جلال الدین کا تعاقب کرتے ہوئے سارے ایران آ ذربائیجان اور شام میں قتل و غارت کرتی اور تباہی و بربادی بھیلاتی رہیں۔ 1231ء میں حملوں کے ایک نئے سلسلے کا آغاز ہوا عظیم مسلمان شہروں کو کیلے بعد دیگرے نیست و نابود کردیا گیا۔ بخارا کو ملبے کا ڈھیر بنا دیا گیا' بغداد کو ایک مخضری جنگ کے بعد تباہ کردیا گیا اور لبِ مرگ خلافت بھی اس کے ساتھ ہی اپنے انجام کو پہنچ گئی۔ گلیاں لاشوں سے اٹی یڑی تھیں اورلوگ جانیں بچا کرشام مصریا ہندوستان فرار ہو گئے تھے۔الموت کے اساعیلیوں کاقتل عام ہوا اور اگر چہ روم کی نئ سلجوق حکومت نے منگولوں کی اطاعت تسلیم کر کی تھی تاہم وہ پھر بھی یوری طرح اینے قدموں پر کھڑی نہ ہوسکی۔ بیرس وہ پہلامسلمان حکمران تھا جس نے منگولوں کا راسته روکا۔ بیبرس ترک غلام فوجیوں کی قائم کردہ نئی مصری ریاست کا سلطان تھا۔مملوکوں

### **€121**}

(غلاموں) نے صلاح الدین کی قائم کردہ ایوبی سلطنت کی فوج پرغلبہ پالیا تھا۔ 1250ء میں مملوک امیروں نے ایوبی ریاست کے خلاف کامیاب بغاوت کی اور مشرق قریب میں اپنی سلطنت قائم کردی۔ 1260ء میں بیرس نے شالی فلسطین میں عین جالوت میں منگولوں کو شکست سے دوچار کیا۔ اُدھر ہندوستان میں داخل ہوکر منگولوں نے دہلی میں سلطنت قائم کرلی منگولوں نے دہلی میں سلطنت قائم کرلی منگولوں نے وہلی میں سلطنت قائم کرلی مناول خان قبلائی خان کی اطاعت قبول کر لینے والی اسلامی سلطنت میں اپنی سلطنتیں قائم کرلی تھیں۔

منگولوں نے چار بڑی ریاستیں قائم کی تھیں۔ ہلاکو کی اولا دیے ، جوایل خان (خان اعظم کے نمائندگان) کہلاتی تھی میلے تو یہ حقیقت قبول کرنے سے اٹکار کردیا کہ ان کو آخری شكست ہو چكى ہے۔ پھر انہوں نے وادى فرات اور ايران كے بہاڑى علاقوں تك محدود اينى سلطنت میں پیپا ہونے سے پہلے دمش کو برباد کردیا۔ چقائی منگولوں نے دریائے جیوں کے طاس میں ایک ریاست قائم کی جبکه "سفید اردو ایک تا تاری خانه بدوش قبیلے) نے ارتش کے علاقے میں ریاست قائم اور''سنہرا اردؤ' دریائے والگا کے گرد حکومت کرنے لگا۔ پیہ مشرقِ وسطیٰ میں ساتویں صدی میں عربوں کی پورشوں کے بعد سب سے بڑا سیاس ابھار تھا' تا ہم عرب مسلمانوں کے برعکس منگول اینے ساتھ کوئی روحانیت نہیں لے کرآئے۔اگر چہان کا اینار جمان بدھ مت کی طرف تھا تاہم وہ سب نداہب کے حق میں رواداری سے کام لیتے تھے۔ان کا قانونی ضابطہ یاسا' جو کہ چنگیرخان نے وضع کیا تھا' ایک عسری نظام ہی تھا جو کہ شہر یوں کے لیے مؤثر نہیں تھا۔منگولوں کی یالیسی تھی کہ جب وہ کسی علاقے پر قبضہ کرتے تو اس کی مقامی روایات کوفروغ دیتے تھے۔ تیرہویں صدی کے اختتام اور چودھویں صدی کے آغازتك جارون منكول سلطنون نے اسلام قبول كرليا۔اس طرح منكول سب سے عظيم اسلامي قوت بن گئے تاہم سرکاری طور پر اسلام کی قبولیت کے باوجود ان کی ریاستوں کا بنیادی نظریہ "منگولیت" (Mongolism) بی تھا۔ جس کے تحت منگول اپنی شاہانہ اور عسکری قوت بر فخر کرتے تھے اور دنیا کی تنجیر کا خواب دیکھتے تھے۔ پوری ریاست کو عسکری خطوط پر چلایا جاتا تھا۔ بادشاہ ہی سبہ سالار ہوتا تھا اور اس سے امید کی جاتی تھی کہ وہ اپنی افواج کی کمان 🖈 قارئین اس دلچسیے حقیقت سے یقینا محظوظ ہوں گے کہان کی زبان کا نام یعن''اردو'' دراصل ترکی لفظ ہے۔ تا تاری بھی ترکی بولتے تصاور ان کے ہاں لفظ "اردو" کا مطلب قبیلہ ہوتا تھا۔ یہی لفظ انگریزی میں HORDE بنا۔ (مترجم)

### **€122**€

خود سنجالے اور مہمات کی ذمہ داری اپنی نائین کے شانوں پر نہیں ڈالے۔ ای لیے ابتدائی زمانے میں ان کا کوئی دارالحکومت نہیں ہوتا تھا۔ جہاں بھی خان اور اس کی فوج خیمہ زن ہوتے وہی دارالحکومت ہوتا۔ ریاست کا پورا نظام کی فوج کی طرح چلایا جاتا تھا اور انتظام یہ سپاہیوں کے ساتھ گامزن رہتی تھی۔ اس خیمہ ثقافت کا انتظام زبر دست اہلیت کے ساتھ کیا گیا تھا۔ ان کے دو بڑے سیاسی مقاصد تھے یعنی دنیا پر قبضہ اور اقتدار کا دوام جو کہ ہر طرح کے ظلم و سخم کا جواز تھا۔ یہ نظریہ تھا ، جس کے تحت اس بات پر یقین کیا جاتا تھا کہ جتنی زیادہ کی حکمران کی قوت ہوگی اتنا ہی زیادہ ریاست کا امن اور سلامتی بہتر ہوں گے۔ کی شاہی خاندان کے بادشاہوں کے فرمان اس وقت تک واجب العمل رہتے بہتر ہوں گے۔ کی شاہی خاندان کے بادشاہوں کے فرمان اس وقت تک واجب العمل رہتے جب تک وہ خاندان تخت نشین رہتا۔ اس کے علاوہ دو سرے قانونی نظاموں کوکوئی اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔ حکومت میں تمام اعلیٰ عہدے خاندان کے افراد کواور ان کی خوشا کہ کرنے والے مقامیوں کو دیئے جاتے تھے جو حکومت کے مرکز میں عظیم خانہ بدوش فوج کے حاشیہ برداروں میں شامل ہو گئے تھے۔

اس کا اسلام کی مساوات پہندی ہے تو بمشکل ہی موازنہ ہوسکتا ہے تاہم ایک حوالے ہے اس کا موازنہ عباسی ظافت کے آخری برسوں میں معاشرے کے آغدر وقوع پذیر ہونے والی عسکر بیت سے کیا جا سکتا ہے جس کے تحت امیر چھاؤنیوں میں بیٹے کر حکومت کرتے تھے اور شہر یوں اور علما کو ان کی اسلامی سرگرمیوں کے لیے آزادی دے دی گئی تھی۔ وہاں ہمیشہ بید امکان رہا کرتا تھا کہ اگر کوئی امیر مستحکم ہوگیا تو فوج شہری معاملات میں زیادہ وضل انداز ہوستی ہے۔منگول حکمر انوں کے تحت بید خل اندازی عمل میں آگئی کیونکہ وہ اس قدر طاقتور تھے کہ علما پرنی پابندیاں عائد کر سکتے تھے۔شریعت کو بالا دست ضا بطے کے طور پر مزید برقر ادر ہنے نہیں دیا گیا۔ پندرہویں صدی تک بیہ طے ہو چکا تھا کہ علما قوا نین وضع کرنے کے لیے اجتہاد نہیں کرسکتے۔ اس حوالے سے کہا جاتا ہے کہ''اجتہاد کے درواز ہے'' بند ہوگئے۔مسلمانوں کو شہری کے فتہا کے فیصلے ماننے پر مائل کیا گیا۔ اصولی طور پر شریعت غیر مقبدل قوا نین کا نظام بن گئی جومقتر گھرانے کے شاہی قوانین کے لیے خطرہ نہیں بن سکتا تھا۔

اسلامی زندگی میں منگولوں کی مداخلت المناک تھی۔منگول اپنے بیچھے شہروں اور کتب خانوں کے کھنڈر چھوڑ گئے تھے معاثی تباہی اس پرمتنزادتھی۔مگر جب منگولوں نے فتح حاصل کرلی تو پھرانہوں نے ان شہروں کو دوبارہ تقیر کروایا جنہیں خود ہی بڑے پیانے پر تباہ کردیا تھا۔ اس کے عادہ انہوں نے پرشکوہ دربار قائم کیے جنہوں نے سائٹ فن تاریخ اور تصوف کو فروغ دیا۔ منگولوں کی سفا کی اورظلم وستم اپنی جگہتا ہم وہ اپنی مسلمان رعایا سے بہت متاثر تھے۔ ان کے قائم کردہ سیاسی ڈھانچوں نے بعد کی اسلامی سلطنوں پراٹر ڈالا۔ منگولوں کی قوت نے نئے آفاق کی خبر دی۔ ایسا لگنا تھا جیسے وہ دنیا کو فتح کرنے ہی والے ہیں۔ وہ ایک نئی قسم کی استعاریت کے بانی تھے جو وسیع پیانے پر تباہی و بربادی پھیلانے والے آفاقی اقتدار سے مربوط تھی۔ وہ مسلمانوں کے نظریات کو نیست و نابود کرنے کے ساتھ ساتھ ان سے متاثر بھی ہوئے۔ مسلمان جس خوف و دہشت کی نضا میں جی رہے تھے اس کی وجہ سے ناامیدی کا شکار نبیں ہوئے تھے اور نہ منگول ریاسٹوں کو دیکھ کر اپنی سیاسی شکست پر دل گرفتہ ہوئے تھے۔ اسلام ایک متحکم عقیدہ ہے۔ مسلمانوں نے اپنی تاریخ میں تباہوں کا مقابلہ شبت انداز میں کیا ہے اور ان کو تھیری طور پر استعال کرتے ہوئے تازہ نہ ہی بھیرتیں عاصل کی ہیں۔ ایسا ہی منگول یورش کے بعد ہوا جب لوگ واضح طور پر محسوس کرر ہے تھے کہ دنیا کا خاتمہ ہیں۔ ایسا ہی منگول نیا عالمی نظام بھی ممکن تھا۔

اس حقیقت کا واضح مثانی قبال الدین روی (73-120ء) کی بھیرت بین کیا جا سکتا ہے جو بذات خود مثانی لول کے ستم کا نثانہ بے سے تا ہم انہوں نے اپنی تعلیمات میں مثانی لول کے ہمراہ آنے والے لاحدود امکانات کو بھی ظاہر کیا ہے۔ روی خراسان میں پیدا ہوئے تھے۔ ان کے والد ایک عالم اور صوفی تھے۔ روی نے فقہ الہمیات عربی اور فاری ادب کا مطالعہ کیا۔ تا ہم یلغار کرتے آرے مثلول کشکر سے بچنے کے لیے ان کے خاندان کو فرار ہونا پڑا۔ وہ انا طولیہ میں سلطنت روم کے دارالحکومت قونیہ میں پناہ گزیں ہوئے۔ روی کی روحانیت سے خدا کے فراق اور کا کناتی ہے گھری کا احساس چھک رہا تھا۔ روی کہتا ہے کہ کی روحانیت سے خدا کے فراق اور کا کناتی ہے گھری کا احساس چھک رہا تھا۔ روی کہتا ہے کہ مرد یا عورت کو خربی جبتی پرتی برخی میں ہی ہی عمرود بیت کا اور انا کے ایک سراب مونے کا ادراک لازی طور پر کرنا چاہیے۔ یہ ہماری انا ہے جو حقیقت اور ہمارے درمیان ہردے کا ادراک لازی طور پر کرنا چاہیے۔ یہ ہماری انا ہے جو حقیقت اور ہمارے درمیان بردے ڈال دیتی ہے اور آگر ہم اپنی انا پرتی اور خود غرضی سے نجات پالیں تو ہم دیکھیں گے کہ برج باتی رہ جائے گا وہی خدا ہوگا۔

روی ایک''وحدت الوجودی صوفی'' تھے۔ ان کی روحانی اور شخصی زندگی ایک جذباتی انتہا سے دوسری کی طرف نعقل ہوتی رہی۔انہوں نے رقص گانے' شاعری اور موسیقی

### **€124**}

میں سرور تلاش کیا۔ انہوں نے جس سلط کی بنیاد رکھی اسے '' رقصال درویش'' کہا جاتا ہے۔

اس نام کا سبب ان کا اپنی جگہ کھڑے کھڑے گھو متے ہوئے رقص کرنا ہے جو ماورائیت کی ایک سحرانگیز کیفیت کا باعث بنتا ہے۔ اپنی واضح تلون مزاجی کے باوجود رومی اپنی زندگی ہی میں مولانا کے لقب سے مشہور ہوگئے تھے۔ ان کے مولوبی سلسلہ کاعظیم اثر آج بھی ترکی میں نمایاں ہے۔ ان کے فرق کی شاہکار مثنوی کو صوفیوں کا صحیفہ کہا جاتا ہے۔ جہاں ابن العربی نے دائش وروں کے لیے لکھا تھا وہاں رومی نے تمام انسانوں کو اپنے آپ سے ماورا ہوکر جینے اور روز مرہ کی زندگی سے برتر زندگی بسر کرنے کا پیغام دیا۔ مثنوی صوفیا نہ طرز زندگی کو اپنانے کی تشقین کرتی ہے جو ہر شخص کو کا گنات اور انسان کے اندر جاری دائی جنگ میں نا قابل تنجیر بنا سکتا ہے۔ مثلولوں کی پورشوں نے ایک صوفیا نہتر کی کی راہیں کشاوہ کیں جس نے لوگوں کو ان کا سب سے زیادہ تابناک اور عظیم مثالی شخصیت تھے۔ اس زمانے میں شروع ہونے والے نئے کی روح کی گہرائیوں تک اثر جانے والے الیے سے خمنے کا حوصلہ دیا جبکہ رومی اس تح کی کی صوفیا نہ طریق انسانی زندگی کے لامحدود امکانات پر زور دیتے تھے۔ منگول جو کچھ دنیاوی سوفیانہ طریق انسانی زندگی کے لامحدود امکانات پر زور دیتے تھے۔ منگول جو کچھ دنیاوی ساست میں حاصل کرنے کے بے حد قریب تیے صوفیا روحانی سطح پر اس کی معرفت حاصل کر کتے تھے۔

دوسروں نے اس دور کے ابھاروں کا جواب بہت مختلف انداز سے دیا۔ منگولوں کی پورشوں کے نتیج میں ہونے والی ہولناک تباہی و بربادی نے روایت پندی میں شدت پیدا کردی جو کہ بمیشہ زری معاشر ہے کی ایک خصوصیت رہی ہے۔ جب وسائل محدود تھے تب اس فتم کی ایجاد پندی کی حوصلہ افزائی کرنا ناممکن تھا جیسی آج ہم جدید مغرب میں وکیے رہے ہیں۔ آج کے جدید مغرب میں ہم سے توقع کی جاتی ہے کہ ہم اپنے مال باپ سے زیادہ علم رکھیں اور ہمارے بیچ ہم سے بھی زیادہ آگے بڑھیں۔ ہمارے معاشر ہے سے پہلے کوئی معاشرہ اس بیانے پر ہونے والی ایجادات کے نتیج میں افراد کو دوبارہ تربیت دینے اور انفراسٹر پجر (زیریں ڈھانچ) کو از سرنو تغیر کرنے کا متحمل نہیں ہوسکتا تھا۔ اس کا نتیجہ تھا کہ زرائی زمانے کے یورپ سمیت جدید عہد سے پہلے کے تمام معاشروں میں تعلیم کا مقعد پہلے زری زمانے کی تدریس اور فرد کی ایجاد پندی اور جسس کے سامنے رکاوٹ کھڑی کرنا تھا۔ اس کی وجہ سے ایک الی کمیوٹی کا استحام مخدوش ہوسکتا تھا جوئی بھیرتوں کو صدید بیٹی کہ دان کی وجہ سے ایک الی کمیوٹی کا استحام مخدوش ہوسکتا تھا جوئی بھیرتوں کی صدید بیٹی کی درائع نہیں رکھتی تھی۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد یم کتابیں زبانی استعال کرنے کے ذرائع نہیں رکھتی تھی۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد یم کتابیں زبانی استعال کرنے کے ذرائع نہیں رکھتی تھی۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد یم کتابیں زبانی

### **€125**}

یاد کروائی جاتی تھیں جبکہ مخصوص درس کتابوں کی لفظی تعلیم دی جاتی تھی۔علما کے درمیان عوامی مناظروں سے حق اور باطل کی تمیز ختم ہوگئ تھی۔ پڑھائی کے سوال جواب والے انداز میں دو مختلف تصورات سے کسی امتزاجی تصور کا اخذ کیا جانا ممکن نہیں تھا۔ مدرسے انہی خیالات کی ترق کرتے کرتے جو ساری دنیا میں مسلمانوں کو متحد کرسکیں۔ وہ ایسے مخالفانہ نظریات پر پابندی لگا دیتے تھے جو کہ اختلاف و رائے کا سبب بن سکتے تھے اور لوگوں کو سیدھا راستہ چھوڑ کر اپنے اسے زاستے برگامزن ہونے کی طرف ماکل کر سکتے تھے۔

چدھویں صدی تک صرف شریعت کے مطالعہ اور اس برعمل ہی کوسب طرح کے مسلمانوں یعنی سنی اور شیعہ 'صوفی اور فیلسوف نے قبول کرلیا تھا۔اس زیانے تک علما کا ایمان تھا کہ بیقوانین اسلامی تاریخ کے آغاز ہی ہے مروج تھے۔اس لیے جہاں رومی جیسے صوفیا نے نے آ فاق کے مشاہدے کا آغاز کیا تھا وہاں بہت سے علما کو یقین تھا کہ بھی کوئی شے تبدیل نہیں ہوگی۔ سووہ مطمئن تھے کہ اجتہاد کے دروازے بندہیں۔ ان کا خیال تھا کہ ماضی کے اتنے بوے علمی و خیرہ کے ضیاع کابول کی بربادی اور علما کے قتل عام کے بعد ضروری یہی ہے کہ زیادہ تبدیلیوں کی بجائے اس تباہ شدہ علمی ذخیرے کو ہی بحال کیا جائے۔ چونکہ منگولوں کا عسکری ضابطہ شہری زندگی کے لیے کوئی گنجائش نہیں رکھتا تھا اس لیے علما کا ایمان والوں کی زند گیوں پر اثر درسوخ برقرار رہاجبکہ ان کا جھکاؤ روایت پرتی کی طرف تھا۔ جہاں رومی جیسے وفیا کا ایمان تھا کہ تمام نداہب درست ہیں وہاں چود عویں صدی تک علما نے قرآن کی ا جناعیت پسندی کو ایک سخت گیر فرقه واریت میں تبدیل کردیا تھا اور وہ دوسری روایات کو ماضی کے غیر متعلقہ آ ثار تصور کرتے تھے۔ اب مکہ اور مدینہ کے مقدس شہروں میں غیر مسلموں کا داخلہ بند کردیا گیا تھا اور حفزت محمد ﷺ کے بارے میں تو بین آ میز الفاظ ادا کرنا جرم قرار دے دیا گیا تھا۔اس میں کوئی جیرت نہیں ہے کہ منگولوں کی پورشوں کے المیے نے مسلمانوں میں عدم تحفظ کا احساس پیدا کیا۔ای وجہ سے غیرملکیوں کو نہ صرف مشکوک بلکہ منگولوں کی طرح سفاک بھی نضور کیا جانے لگا تھا۔

تاہم ایے بھی علا موجود تھے جنہوں نے ''اجتباد کے دروازوں' کے ہند ہونے کو قبول نہیں کیا۔ پوری اسلامی تاریخ کے دوران' بڑے سیاسی بحرانوں کے وقت ..... فاص طور پر غیر ملکی تسلط کے زمانے میں ..... ایک ''مجد د' نئی صورتحال سے نبرد آزما ہونے کے لیے عقیدے کا احیا کرتا رہا تھا۔ یہ اصلاحات عموماً کیساں انداز سے روبہ عمل آتی تھیں ۔ یہ

اصطلاحات روایت پیندانہ ہوتی تھیں کیونکہ وہ کوئی نیا حل تخلیق کرنے کی بجائے بنیادوں کی طرف واپس جانے کی کوشش کرتے تھے۔لیکن قرآن اور سنت والے بدعتوں سے پاک اسلام کی طرف واپسی کی خواہش میں ان مصلحین نے وسطی عہد کی پیش رفتوں کومٹا ڈالا جو کہ مقدس تصور کی جانے لگی تھیں۔ وہ غیرمکی اثرات کو بھی شک کی نظروں سے دیکھتے تھے ان کا خیال تھا کہ اجنبی تصورات کی وجہ سے عقیدے کی یا کیزگی اور خالص بن برقرار نہیں رہا۔اس طرح کا مصلح (ریفارمر) اسلامی معاشرے کی خصوصیت بن گیا۔ ہمارے دور میں جن لوگول کو''بنیاد پرست مسلمان ' کہا جاتا ہے وہ پرانی طرز کے مجددوں سے کمل مشابہت رکھتے ہیں۔ منگولوں کے بعد کی دنیا میں اس عہد کے عظیم صلح امام احد ابن تیمیہ ( 1328ء۔ 1263ء) تھے۔ وہ دُشق کے ایک عالم تھے اور انہیں منگولوں کے ہاٹھوں ہولناک اذیتوں سے گزرنا بڑا تھا۔ ابن تیمیے کا تعلق حنبلی مسلک کو ماننے والے علما کے ایک خاندان سے تھا اور وہ شریعت کی اقدار کے دوبارہ نفاذ کے آرزومند تھے۔ انہوں نے اعلان کیا کہ اسلام قبول كر لينے كے باوجودمنگول كافر اور مرتد تھے كيونكه وہ شريعت كى بجائے ياسا (منگولول كا قبائلي قانون) برعمل كرتے تھے ايك سي مصلح كے مانند انہوں نے رسول كريم علي اور خلفائ راشدین کے بعد ہونے والی اسلامی ترقیوں پر تنقید کرتے ہوئے انہیں غیر متند قرار دیا۔ان میں شیعیت ' تصوف اور فلیفہ شامل تھے۔ تا ہم وہ ایک مثبت لائح عمل کے بھی حامل تھے۔ ان کا خیال تھا کہ اس بدلے ہوئے زمانے میں شریعت کومسلمانوں کے حقیقی حالات کے مطابق ۔ ڈھالنا ہوگا جاہے اس عمل میں صدیوں کے دوران تشکیل یانے والے فقہ کے بیشتر حصے سے نجات حاصل کرنی پڑے۔ چنانچہ یہ بہت ضروری ہے کہ قانون دال شریعت کی روح سے مطابقت رکھنے والے ایک قانونی عل کو وضع کریں۔ حکومت (اسٹیبلشمنٹ) کے لیے ابن تیمید ایک خطرناک شخصیت تھے ممکن ہے کہ قرآن اور سنت کی بنیادی اقدار کی طرف ان کی والیسی نیز تصوف اور فلفے کا انکار ایک رعمل ہو تاہم بیرویدانقلا بی بھی تھا۔ انہول نے نصابی كتابول سے چيئے موسے روايت پرست علما پرسخت نكتہ چيني كى اور اسلامي قانون كى خلاف ورزی کرنے پرشام کی مملوک حکومت پرتقید کی۔ انہی افکار کی وجہ سے ابن تیمیہ کوقید کردیا کیا اور چونکدان کوتصنیف و تالیف سے روک دیا گیا تھا اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ ای غم میں انتقال کر گئے۔ دمشق کے عام لوگ ان سے محبت کرتے تھے کیونکہ وہ دیکھ سکتے تھے کہ ان کی شرى اصلاحات لبرل بيں اور بير كه وه دل ہے عوام كا مفاد چاہتے ہيں۔ جب ان كا جناز ہ اٹھا تو

### **€127**∌

ہزاروں کی تعداد میں لوگ اس میں شریک ہوئے جو کہ ان کی عوامی مقبولیت کا آئینہ دار ہے۔

تبدیلی وقوع پذیر ہوسکتی تھی تاہم وہ پریشان کن بھی ہوتی۔ تینس میں عبدالرحمٰن ابن فلدون (1406ء۔ 1332ء) نے ''مغرب'' یعنی اسلامی دنیا کے مغربی جھے میں کے بعد دیگرے حکومتوں کو ناکام ہوتے ہوئے دیکھا۔ طاعون کی وبائے گھروں کے گھراجاڑ کردیئے۔ مصر سے خانہ بدوش قبیلے شالی افریقہ نقل مکانی کرآئے تھے جن کی وجہ سے وسیع پیانے پر بربادی پھیلی اور بربر معاشرے میں زوال نمودار ہوا۔ خود ابن فلدون پین سے نقل مکانی کر کے تیونس آئے تھے جہاں عیسائیوں نے مسلمان علاقوں کو دوبارہ فتح کرلیا تھا۔ انہوں نے مرنا طہ کی شہری ریاست تک ہی رہ گئی تھی اور اس پر بھی 1249ء میں عیسائیوں نے قبضہ کرلیا تھا۔ اندلس کی اسلامی سلطنت صرف غرنا طہ کی شہری ریاست تک ہی رہ گئی تھی اور اس پر بھی 1249ء میں عیسائیوں نے قبضہ کرلیا گا۔ اسلام غرنا طہ کی شہری ریاست تک ہی رہ گئی تھی اور اس پر بھی 1249ء میں عیسائیوں نے قبضہ کرلیا گا۔ اسلام فرنا طور پر بجان کی زو میں صدی کے وسط تک الحمرا کاعظیم الثان محل تعمیر ہوچکا تھا۔ اسلام واضح طور پر بجان کی زو میں تھا۔ ابن خلدون نے اس صورتحال پر اظہار خیال کرتے ہوئے کا ساری فات میں عور ہی ہوں اور ساری و نیا کی قلب ماہیئت ہور ہی ہو گویا نئے سرے سے گیاتی کیا جارہ ہو ڈیا کو نئے سرے سے تخلیق کیا جارہ ہو دنیا کو نئے سرے سے وجود میں لایا جارہا ہو۔'' کے

### **€128**}

نے قبیلے یا خانہ بدوش گروہ کا آسان شکار بن جاتی ہے جو کہ اپنی عصبیت کے پہلے دور میں ہوتا ہے اور اس کے بعد سارا عمل دہرایا جاتا ہے۔ ابن خلدون نے اپنی شاہکار کتاب ''المقدمہ'' میں اس نظریے کا اطلاق اسلام کی تاریخ پر کیا ہے اور ان کے بعد آنے والے مسلمان سلطنت سازوں نے اس کا گہرا مطالعہ کیا۔ اس کے علاوہ انیسویں صدی کے مخر بی تاریخ وانوں نے بھی اس کتاب سے خوب استفادہ کیا جو ابن خلدون کو تاریخ کے سائنسی مطالعے کا بانی کہتے ہیں۔

ابن خلدون نے چودھویں صدی کے دوسر نصف جھے ہیں منگول ریاستوں کے زوال کا مشاہدہ کیا'جس سے ان کے نظریے کی واضح طور پر تقدیق ہوگئ۔ان کی حقیقی عصبیت عروج کو پیٹی آسودہ خاطری پیدا ہوئی اور اب دوسرے غالب گروہوں کے قبضہ کرنے کے لیے فضا تیارتھی۔اییا لگتا تھا کہ نے قائدین اسلامی سرز مین کے مرکز سے نہیں بلکہ اسلامی دنیا کے ایسے دور دراز گوشوں سے آئیں گے جومنگول حکومت کے تحت نہیں رہے ہیں۔اس وقت تک مصراور شام میں مملوک سلطنت کا زوال شروع ہوچکا تھا۔ مملوکوں نے اپنے عروج پر پینی کر ایک جاندار معاشرہ ایک قاہرانہ فوج اور ایک نشوونما پاتی ہوئی ثقافت تھکیل دی تھی۔ لیک جاندار معاشرہ ایک تاہرانہ فوج اور ایک نشوونما پاتی ہوئی ثقافت تھکیل دی تھی۔ لیک پیررہویں صدی تک سلطنت کی بھی زری ریاست کی طرح اپنے وسائل سے ہاتھ دھو چکی تھی اور ٹوئنا شروع ہوگئی تھی۔

اس عہد کی روح کا مجرپور اظہار جس تحمران نے کیا وہ تیورلنگ (1405ء۔
1336ء) تھا۔ دہ ٹمرقند میں منگول چفتائی ریاست میں پا ہڑھا تھااور منگول آ درش کے حوالے سے ہڑا جذباتی تھا۔ اسے مغرب میں ٹیمبرلین (Tamburlain) کہا جاتا ہے۔ اس نے زوال پذیر چغتائی سلطنت میں اقتدار پر قبضہ کیا' منگول نسل سے تعلق کا دعویٰ کیا اور منگولوں کی فطری وحشت وسفا کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے منگول علاقوں کو دوبارہ فتح کرنا شروع کیا۔ تیمور نظری وحشت وسفا کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے منگول علاقوں کو دوبارہ فتح کرنا شروع کیا۔ تیمور نے اپنی حاصل کرنے کی زبر دست خواہش اور تباہی و بربادی کی پیندیدگی کو اسلام کے لیے ایک جذبے کے ساتھ باہم ملایا اور چونکہ اس نے اپنے عہد کے جوش و ولو لے کو اپنالیا تھا اس لیے وہ ایک عوامی سور ما بن گیا۔ اس نے ٹمرقند میں عالی شان عمارات تعمیر کروا میں جہاں وہ ایک پُرشکوہ دربار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا تصور ۔ متعصب سفاک اور متشدد ۔ ایک پُرشکوہ دربار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا تصور ۔ متعصب سفاک اور متنی رکھتا تھا۔ وہ علی کے روایت پیندا نہ ایمان اور صوفیاء کے مجت کے فلفے سے کوئی مما ثلت نہیں رکھتا تھا۔ وہ ایک نوالند کا جلادتھور کرتا تھا جے مسلمان امیروں کو ان کی غیر منصفانہ کا رروا تیوں پڑ سزا

دیے کے لیے بھیجا گیا تھا۔ اس کو واحد فکر اس بات کی تھی کہ نظم و ضبط قائم کیا جائے اور بدعنوانوں کو سزا دی جائے۔ اگر چہ اس کی رعایا اس کی سفا کی سے لرزہ براندام رہتی تھی تاہم لوگ حالیہ برسوں کے انتثار کے بعد اس کی مضبوط حکومت کی تعریفیں کرتے تھے۔ اپنے سے پہلے والے منگولوں کی طرح تیمور بھی نہ روکا جاسکنے والا دکھائی دیتا تھا اور ایک وقت تو ایسا آیا جب لگتا تھا کہ وہ ساری دنیا کو فتح کر لےگا۔ 1387ء تک وہ سارے ایران اور عراق پر قبضہ کر چکا تھا۔ 1375ء میں اردو'' کو فتح کرلیا اور 1398ء میں وہ ہندوستان پر غالب آگیا جہاں اس نے ہزاروں ہندو قید یوں کا قتل عام کیا اور وہلی کو تاخت و تاراح کردیا۔ دوسال بعد اس نے چین پر تملہ کیا جہاں اگلے سال وہ قتل کردیا گیا۔

کوئی بھی تیمور کی سلطنت کو متحد نہیں رکھ سکا۔ دنیا کی تنخیر اب بھی واضح طور پر ایک ناممکن خواب تھی تاہم پندر ہویں صدی کے دوران میں بارودی ہتھیاروں کی ایجاد نے شے مسلمان حکمرانوں کو پندر ہویں صدی کے اواخر اور سولہویں صدی کے آغاز میں دریا اور قابل انظام سلطنتیں قائم کرنے کا اہل بنا دیا' جنہوں نے منگول آورش کو اسلام سے باہم ملانے کی بھی کوشش کی۔ وہ ڈی سلطنتیں ہندوستان' آذر ہا ٹیجان اور اناطولیہ میں قائم ہوئیں۔

سلطنت وہلی تیرہویں صدی کے دوران قائم ہو چکی تھی اور چودھویں صدی کی ابتدا

تک اسلام بنگال کے ساتھ ساتھ دریائے گنگا کے طاس میں خوب اچھی طرح پاؤں جما چکا

تھا۔ ہندوستان کے مقدر طبقے سے تعلق رکھنے والے ہندو راجپوتوں نے جو کہ پہاڑی علاقوں

میں آباد سے اپنی خود و تاری کو قائم رکھا تاہم ہندوؤں کی اکثریت نے مسلمانوں کی برتری کو

میں آباد سے اپنی خود و تاری کو قائم رکھا تاہم ہندوؤں کی اکثریت نے مسلمانوں کی برتری کو

سلیم کرلیا۔ بیام اتنا جیران کن نہیں ہے جتنا کہ بظاہر لگتا ہے۔ ذات پات کے نظام کی وجہ

سیاسی اقتدار چند ہی گھر انوں تک محدود تھا اور جب وہ گھر انے طاقت کھو بیٹھتے تو ہندوان

می جگر کی کو بھی قبول کرنے پر راضی ہوتے سے بشر طیکہ وہ ذات پات کے نظام میں کی بیشی نہ

کریں۔ پردلی (Outsiders) ہونے کی وجہ سے مسلمان ان پابندیوں سے آزاد سے نیز

ان کے پیچھے ایک طاقت وربین الاقوامی معاشرہ بھی تھا۔ ہندوستان میں مسلمان ایک اقلیت ہی

رہے۔ ''شودروں'' سمیت پچلی ذاتوں اور پیشوں سے تعلق رکھنے والے بہت سے لوگوں نے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا جا تا ہے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا جا تا ہے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا جا تا ہے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا جا تا ہے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا جا تا ہے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں جین عقائد پر بی قائم رہی۔ جیسا کہ اکثر الزام لگایا جا تا ہے

یہ بات درست نہیں ہے کہ مسلمانوں نے ہندوستان میں بدھ مت کو ہرباد کردیا تھا۔ صرف ایک معبد پرایک مرتبہ مملہ کرنے کے شواہد ملتے ہیں جبکہ وسیع پیانے پرقل عام کی تائید میں کوئی کھوں ثبوت دستیاب نہیں ہیں۔ 1330ء تک برصغیر کے بیشتر حصوں نے سلطنت و بلی کے اقتدار کوتسلیم کرلیا تھا' تاہم سلطنت کے مختلف حصوں میں غیردائش مندانہ حکمرانی کی وجہ سے مسلمان امیروں نے بعناوت کردی اور یہ بات کھل کرسامنے آگئی کہ سلطنت اتنی بڑی ہے کہ ایک آ دی اس پر حکومت نہیں کرسکتا ہمومی معمول کے مطابق مرکزی اختیارات مختلف امیروں میں بٹ گئے تھے اوروہ اس کی مدد سے اپنی اپنی ریاستوں پر حکومت کرتے تھے۔ بارود کی ایجاد تک سلطنت و بلی مسلمان ہندوستان (مسلم انڈیا) میں بہت می طاقتوں میں سے ایک طاقت رہی۔

منگول ریاستوں کے کناروں پر غازی جنگجووں کوان کی اپنی امارتیں قائم کرنے کی اجازت دے دی گئی تاہم وہ منگول حکمرانوں کوآ قاشلیم کرتے تھے۔ وہ غازی ریاستیں عومی طور پر ندہبی تھیں اور تصوف کا مضبوط رجیان رکھتی تھیں۔ آ ذربائیجان اور اناطولیہ میں مختلف صوفیا نہ طریقوں نے شیعیت کی انقلا بی روح کو اختیار کرلیا تھا۔ انہوں نے ابتدائی دور کے شیعوں کو متاثر کرنے والے انتہا پیندانہ فلفے ''غلو'' کا احیاء کیا جس کے تحت حضرت علی '' کو الوبی ہتی کی تجسیم تصور کیا جاتا تھا اور یہ یقین کیا جاتا تھا کہ ان کے جوامر فوت ہوگئے تھے وہ د' فیبت' میں چلے گئے تھے۔ اس کے علاوہ وہ اپنے قائدین کو مہدی قرار دیتے تھے جو عدل کے ایک نئے عہد کی شروعات کرنے کے لیے واپس آئے تھے۔ اناطولیہ میں بیکا ثی درویشوں کو بہت زیادہ متبولیت حاصل ہوئی۔ وہ ایک نئے نظام کا پرچار کرتے تھے جو قدیم کے طور پر شروع ہوا تھا گر جو پندرہویں صدی تک غلو کے تصورات سے متاثر ہوگیا اور اس کے علور پر شروع ہوا تھا گر جو پندرہویں صدی تک غلو کے تصورات سے متاثر ہوگیا اور اس کے بیروکار خود کو بارہ امامی شیعہ کہلوانے گئے۔ ان کا ایمان تھا کہ ان کا قائد ساتویں امام کی ودادہ تھا گرادہ تھا۔ ان کا ایمان تھا کہ ان کا قائد ساتویں امام کی اور اسلیلے کے پیر کی اور ادھا لہذا مسلم امہ کا واحد جائز رہنما تھا۔ سواجویں صدی کے آ غاز تک اس سلیلے کے پیر اساعیل نے 'جوکہ خودکو امام غائب قرار دیتا تھا' ایران میں ایک شیعہ سلطنت قائم کی۔

جب منگول ریاستیں منہدم ہوئیں تو پورے کا پورا اناطولیہ چیوٹی جیموٹی آ زاد غازی ریاستوں میں تقسیم ہوگیا' جنہوں نے تیرہویں صدی کے اواخر سے زوال پذیر بازنطینی سلطنت کے قصبوں اور بستیوں کو چھیننا شروع کردیا تھا۔ ان چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں سے ایک پر

## 

عثانی خاندان حکومت کرتا تھا جو 14 ویں صدی کے ابتدائی برسوں کے دوران رفتہ رفتہ طاقتور ہوتا چلا گیا۔ 1326ء میں عثانیوں نے برصہ کو فتح کرلیا اور اسے اپنا دارالخلافہ بنالیا۔ 1329ء میں انہوں نے از نیک کو فتح کرلیا اور 1372ء تک وہ بازنطین کے کافی بڑے جھے پر بقضہ کر چکے تھے۔ انہوں نے ایڈرین (ایڈریانوپل) کو اپنا دارالحکومت بنایا اور بازنطینی بادشاہ کو اپنا گرا راتحادی بنالیا۔ عثانیوں کی کامیا بی کا راز ان کی انہائی منظم اور تربیت یافت' نئی فوج'' باج گرا راتحادی بنالیا۔ عثانیوں کی کامیا بی کا راز ان کی انہائی منظم اور تربیت یافت' نئی فوج'' (یخی چری) تھی' جو کہ غلاموں پر مشتل تھی۔ مغربی مسلمان حکمرانوں میں مراد اوّل سبب سے زیادہ طاقتور حکمران بن گیا تھا اور 1372ء میں جزیرہ نما باقان کی سبب سے اہم طاقت بلخار اور سربیا کی آزاد بادشاہ توں پر حملے کرتے ہوئے وہ بلقان میں سرب سبب سے اہم طاقت بلخار اور سربیا کی آزاد بادشاہ توں پر حملے کرتے ہوئے وہ بلقان میں سبب فوج کو تک سربیا میں کوسود کے میدان میں سرب نفر کو شکست دی۔ مراد ہلاک ہوگیا تا نہم سرب شنرادے ہرلبجا نووج لازار کو گرفتار کرکے میزان کا ناتہ ہوگیا اور سرب آج بھی عثانیوں کی چیش قدی جاری رہی اور بازنطینی رعایا کی اکثریت میں وہ نامقبول ہوتے رہے۔ پرنس لازار کوایک شہید اور قومی ہیرو مان کر اس کا احترام اور اسلام سے نفرت کرتے ہیں۔ پرانی سلطنت برنظی کا شکارتھی۔ عثانیوں نے نظم وضبط قائم کیا اور معیشت کو بحال کیا جس کے نیٹی تعداد میں لوگ اسلام کی طرف مائل ہوگے۔

1402ء میں عثانیوں کو اس وقت ایک بڑی ناکا می سے دو چار ہونا بڑا جب تیمور نے ان کی فوج کوانگورا میں شکست دی تاہم تیمور کی وفات کے بعد انہوں نے دوبارہ اپنی قوت مجتمع کر کی اور 1453ء میں محمد دوم (81-1451ء) نے نئے بارودی ہتھیار استعال کرکے فتطنطنیہ کو فتح کرلیا۔

بازنطینی سلطنت نے 'جے مسلمان' روم' کہا کرتے ہے صدیوں تک اسلام کو پیش قدی نہیں کرنے دی۔ یکے بعد دیگرے فافاء کوشکست سے دوچار ہونا پڑا۔ اب محمد فانح نے اس پرانے خواب کو تعییر کا جامہ بہنا دیا تھا۔ مسلمان ایک نے عہد کے آغاز پر تھے۔ وہ منگول مخرطرے سے نی نکلے تھے اور نئ قوت حاصل کر بچکے تھے۔ پندر ہویں صدی کے اختتام تک اسلامی سلطنت دنیا میں سب سے زیادہ طاقور بلاک بن چکی تھی۔ مسلمان مشرقی یورپ' یورپ'یورپ'یائی میدانوں اور ذیلی صحارائی افریقہ میں اپنے تاجروں کے مفاد کے لیے داخل ہوگئے

**€132**}

تھے۔ تیرہویں صدی میں مسلمان تاجر بھی مشرقی افریقہ میں برجونوبی کے ساطل کے ساتھ ساتھ' جونی عرب اور برصغیر ہندوستان کے مغربی ساطوں کے ساتھ ساتھ اپنے کاروبار شخکم کر بھی تھے۔ جب ملا پیشیا میں بدھ مت کے مانے والوں کی تجارت کو زوال آگیا تو مسلمان تاجروں نے 'جن میں سے ہرایک ندہبی مبلغ بھی تھا' وہاں کاروبار جمالیے اور جلد ہی عزت و احرام حاصل کرلیا۔ صوفی مبلغین کاروباری لوگوں کے نقش قدم پر چل کر وہاں پہنچ اور چوھویں اور پندرہویں صدی تک ملا پیشیا میں اسلام چھا چکا تھا۔ ایسا لگتا تھا کہ ساری دنیا مسلمان ہورہی ہے۔ حتیٰ کہ وہ لوگ جو اسلامی حکومت کے تت نہیں تے جب اپنے ملکوں سے روانہ ہوتے تو چونکہ تمام اہم بندرگا ہوں پر مسلمانوں کا قبضہ تھا' اس لیے انہیں وہاں اسلام کا سامنا ہوتا۔ یہاں تک کہ جب پندرہویں صدی کے اوائر اورسولہویں صدی کے اوائل میں یور پی جہازراں جیرتاک دریافتیں کررہے تھے تب بھی وہ بحری گزرگا ہوں سے مسلمانوں کو نہیں ہٹا سے تھے۔ ایسا لگتا تھا کہ اسلام کا گزیر ہے اور اب مسلمان نئی سلطنتیں قائم کرنے کے لیے تیار تھے جنہوں نے دنیا میں بہت زیادہ طافت ور اور جدید بن جانا تھا۔



حصه چہارم



**€135**}

## شاہانہاسلام (1700ء-1500ء)

بارود کی دریافت اوراس کے استعال کی وجہ سے ایک ایی عسکری ٹیکنالو جی و جوو میں آئی جس نے حکمرانوں کواپنی رعایا پر پہلے ہے کہیں زیادہ طاقت دے دی۔ وہ بہت بڑے علاقوں پرموٹر انداز میں گرفت رکھ سکتے سے بشرطیکہ انہوں نے ایک اہل انتظامیہ کو بھی تشکیل دے دیا ہو۔ عسکری ریاست 'جو کہ عبائی قوت کے زوال کے بعد سے اسلامی سیاست کی ایک خصوصیت رہی تھی اب مزید طاقت ور ہو سکتی تھی۔ یورپ میں بھی بادشاہوں نے فعال حکومتی مشینری کے ساتھ بڑی مرکزی ریاستیں اور مطلق بادشا ہتیں قائم کرنا شروع کردیں۔ پندرہویں صدی کے اواخر اور سولہویں صدی کے اوائل میں تین بڑی اسلامی سلطنت قائم کی گئی تھیں۔ ایران میں صفوی سلطنت 'ہندوستان میں مغل سلطنت اور اناطولیہ' شام' شالی افریقہ اور عرب میں عثانی سلطنت۔ از بکتان میں دریائے جیحوں کے طاس میں ایک بڑی اسلامی ریاست قائم ہوئی جبکہ اس میں عثنی سلطنت ۔ از بکتان میں دریائے جیحوں کے طاس میں ایک بڑی اسلامی ریاست قائم ہوئی جبکہ اس مولہویں مولہویں عدی میں مسلمان تا جروں کا مقابلہ چینی' جاپائی' ہندو اور بدھ تا جروں کے ساتھ تھا ۔ تا ہم سولہویں صدی میں مسلمان سب سے او پر آئے گیائے تھے۔

چنانچہ وہ فتح کا زمانہ تھا۔ لیکن ایسا لگتا تھا کہ تیوں ہی سلطنوں نے اسلام کی مساویانہ روایات سے منہ موڑ لیا تھا اور مطلق بادشاہتیں قائم کرلی تھیں۔سرکاری زندگی کا ہر شعبہ با قاعدہ نظام اور بیورو کریک نفاست کے ساتھ چلایا جاتا تھا اور ان سلطنوں میں ایک مجر پورانظامی ڈھانچہ وجود میں آچکا تھا۔

وہ سب سلطنتیں منگولوں کے عکری ریاست کے تصور سے بہت متاثر تھیں تاہم

### **€136**}

شاہی پالیسیوں میں شہریوں کو بھی شامل کیا جاتا تھا تا کہ شاہی خاندانوں کو زیادہ سے زیادہ عوامی تائید حاصل ہوجائے۔لیکن ایک نہایت اہم رُخ سے یہ سلطنتیں عباسی ریاست سے مخلف تھیں۔عباسی خلفا اور ان کے در باریوں نے کوئی اسلامی ادارہ قائم نہیں کیا تھا۔ وہ شریعت کے قوانین کی پابندی نہیں کرتے تھے اور انہوں نے اپنے ہی دنیادارانہ ضا بطے گھڑ لیے ہوئے تھے۔ جبکہ تمام نئ سلطنتیں مضبوط اسلامی بنیاد رکھی تھیں۔خود حکمران اسلام کی ترویج اور فروغ کے لیے سرگرم تھے۔صفوی ایران میں شیعیت ریاست کا مذہب بن گئ تھی۔مغل پالیسی پر فلفے اور تصوف کے غالب اثر ات تھے۔عثانی سلطنت کا ملا شرعی خطوط یہ چپائی جاتی تھی۔

مگر برانے مسائل اب بھی موجود تھے۔کوئی حکمران کتنا ہی دین دار کیوں نہ ہوتا اس انداز کی بادشاہت قرآن کی روح کے برخلاف تھی۔لوگوں کی اکثریت اب بھی غربت و افلاس میں زندگی بسر کررہی تھی اورلوگ زرعی معاشرے کی مخصوص لعنت لیعنی ناانصافیوں کا شکار تھے۔اس کے علاوہ نئی نئی وشواریاں بھی بیدا ہوگئ تھیں ۔مغل ہندوستان ہویا عثانی سلطنت کا مرکز اناطولیه دونوں جگہوں پرمسلمان نووارد تھے۔مسلمانوں کو دونوں مقامات پرغیرمسلم اکثریت کے ساتھ تعلق استوار کرنے کا موزوں طریقہ سکھنا تھا۔ ایک شیعہ سلطنت کے قیام ے شیعوں اور سنیوں کے درمیان ایک نئی فیصلہ کن تقسیم واقع ہوگئی تھی جس کے نتیج میں ایک الی عدم برداشت اور جارحانه فرقه واریت نے جنم لیا جس کی اسلامی دنیا میں پہلے کوئی مثال نہیں ملتی۔ بیفرقہ وارانہ تقسیم عین اسی زمانے میں بورپ میں کیتھولکوں اور پروسٹنوں میں نمودار ہونے والے تلخ تنازعے کے مماثل تھی۔اس کے علاوہ خود پورپ بھی مسلمانوں کے ليے ايک چيلنج بن گيا تھا جواب تک ايک پسماندہ علاقہ رہا تھا اورای ليےمسلمانوں کواس ميں کوئی دلچین نہیں تھی تاہم اس زمانے میں بورپ نے ایک ممل طور پرنٹی تہذیب کو تشکیل دینا شروع کردیا تھا جو کہ زری معاشرے کی جکڑ بندیوں سے آزادتھی۔ اس تہذیب کی بدولت یورپ اسلامی ونیا سے نہ صرف برتر ہوگیا بلکہ اس نے اسے اپنا محکوم بھی بنالیا۔ نیا یورپ اپنی طاقت كومجتمع كرنا تو شروع هو گيا تھا تا ہم سولہويں صدى تك وه كوئى حقیقی خطرہ نہیں بن یایا تھا۔ جب روسیوں نےمسلمانوں کے زبر قبضہ قازان اور استراخان پرحملہ کیا (56-1552ء) اور

**€137**}

وہاں عیسائیت کوروان دیا تو مسلمانوں کواس شکست کے شریس فیرکا جو پہلو دستیاب ہوا وہ سے تھا کہ شالی بورپ کے ساتھ ان کے تجارتی رابطوں کا آغاز ہوگیا۔ آئیریائی جہازران جنہوں نے 1492ء میں امریکہ کو دریافت کرلیا تھا اور دنیا کے گرد نے تجارتی بحری راستے کھولے تھے پرتئیر تاجروں کونٹل وحرکت میں اضافی سہولت فراہم کر چکے تھے۔ سولہویں صدی کے دوسر کے نصف میں انہوں نے بچرہ اہم میں ایک نئی صلیبی جنگ (Neo-Crusade) کا آغاز کرتے ہوئے جنوبی سمندروں میں مسلمانوں کی تجارت کو برباد کرنے کی کوشش کی۔مغرب کے لیے پرتئیروں کی ان مہمات کی بردی اجمیت تھی تاہم اسلامی دنیا پر ان کے بہت تھوڑے اثرات پرتئیروں کی ان مہمات کی بردی اجمیت تھی تاہم اسلامی دنیا پر ان کے بہت تھوڑے اثرات پرتئیروں کی شاندار کا میابیوں نے سی مسلمانوں کی تو قعات کوشد ید دھچکا پہنچایا تھا۔صدیوں بعد پہلی مرتبہ ایسا ہوا تھا کہ ایک طاقتور شیعہ سلطنت اسلام کے قلب میں قائم ہوگئی تھی۔



**€138**}

## صفوى سلطنت

آ ذربائیجان کے صفوی صوفیانہ سلسلے کے لوگ بارہ اما می شیعیت کو اپنا چکے تھے۔ وہ جار جیا اور کا کیشیا کے عیسائیوں پر حملے کرتے رہتے تھے۔ اس کے علاوہ وہ عراق اور مغربی ایران کے امیروں کا غصہ و عداوت بھی مول لے چکے تھے۔ 1500ء میں ساٹھ سالہ اسلعیل اس سلسلے کا گدی نشین بنا اور اُس نے امیروں کے ہاتھوں ہلاک ہونے والے اپنے باپ کے انتقام کے لیے کارروائیوں کا آغاز کیا۔ 1501ء میں اسلعیل نے تبریز کو فتح کر لیا اور پھرا گلے دس برسوں کے دوران باقی ماندہ ایران کو بھی فتح کر لیا۔ اس نے اعلان کیا کہ بارہ امامی شیعیت اس کی قائم کردہ نئی سلطنت کا سرکاری نہ ہب ہوگ۔

یہ ایک چونکا دینے والا واقعہ تھا۔ اس زمانے تک بیشتر شیعہ نسلاً عرب تھے۔ ایران میں رے کاشان اور خراسان جیسے شیعہ مراکز موجود تھے۔ اس کے علاوہ قم کی قدیم چھاؤنی بھی تھی۔ تاہم ایرانیوں کی اکثریت سی تھی۔ اسلیل نے ایران سے سی مسلک کومٹا دیا۔ تصوف کے مانے والوں پر جبرواستبداد کیا گیا اور علما ء کو یا تو سزائے موت دے دی گئی یا وطن بدر کردیا گیا۔ اس سے پہلے کسی بھی شیعہ تھران نے اس پیانے پر پچھ کرنے کی کوشش بھی نہیں کی تھی۔ عبد یہ بھیاروں نے ذہبی حکومت کو ایک ٹی جابرانہ و متشددانہ قوت دے دی تھی۔ پچھلے دوسو جدیہ بھیاروں کے دوران شیعوں اور دیگر مسلمانوں کے مابین مصالحت قائم رہی تھی۔ صدیوں سے شیعیت ایک باطنی اور متصوفانہ فرقے کے طور پر چلی آ رہی تھی جو کہ سیاست سے دور رہتا تھا اور جس کا ایمان تھا کہ امام غائب کی عدم موجود گی میں کوئی بھی حکومت جائز نہیں ہوسکتی۔ ایک صور تیال میں ایک 'دشیعہ ریاست'' کیوں کر وجود میں آ سکتی تھی؟ تاہم شاہ آ ملیل اس منطق کا قائل نہیں تھا۔ مکنہ طور پر اسے بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں کی روایات کا پوری طرح علم قائل نہیں تھا۔ مکنہ طور پر اسے بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں کی روایات کا پوری طرح علم

### **€139**}

نہیں تھا۔ وہ شیعیت کے انتہا پندانہ رُخ غلوکا مانے والاتھا، جس کے مانے والوں کا ایمان تھا کہ مثالی ریاست قائم ہونے ہی والی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس نے اپنے بیروکاروں سے کہا ہوکہ وہ ہی امام غائب ہے اور وہ آخری زمانے کی جنگیس لڑنے کے لیے آیا ہے۔ ٹی اسلامی ونیا کے خلاف اس کا جہاد ایران میں ہی اختتام پذیر نہیں ہوا۔ 1510ء میں اس نے خراسان سے سی از بکوں کو بے دخل کردیا اور انہیں دریا جیجوں کے شال میں دھیل دیا۔ اس نے سی عثانیوں پر بھی حملہ کیا تاہم سلطان سلیم اول نے 1514ء میں اُس کی کوشش تو ناکا می سے دوچار میں اور آخری کا اور آخریک میں ہوگئ تاہم ایران کے اندر آملیل کی جارحیت کامیاب رہی۔ ستر ہویں صدی کے اواخر تک ایرانیوں کی اکثریت شیعہ ہوچک تھی اور آخ تک شیعہ ہے۔

شاہ المعیل نے ایک عسکری ریاست قائم کی شی تاہم وہ انتظامیہ میں شامل غیرفوجی لوگوں (سوبلین) پر بہت زیادہ اعتاد کرتا تھا' برانے ساسانی اورعباسی بادشاہوں کی طرح شاہ كو''ظلِ اللهٰ' كہا جاتا تھا تا ہم اسلميل نے اپنے آپ كواماموں كىنسل سے قرار دے كر قانونى جواز حاصل کیا تھا۔صفویوں کواس حقیقت کا ادراک کرنے میں زیادہ وقت نہیں لگا کہ اختلاف کے زمانے میں جس انقلابی جوش و جذ بے کو جس انتہا پیندانہ نظریے نے بھڑ کایا تھا وہ حکومت کے قیام کے بعد زیادہ کار آ رنہیں رہا۔ چنانچہ شاہ عباس اول (1629ء۔ 1588ء) نے غلو کا نظربدر کھنے والی افسرشاہی سے چھٹکارا حاصل کرلیا۔اُس نے عرب شیعہ علا کو بیرونی ممالک سے بلایا تاکہ وہ عوام کوزیادہ روایت پندانہ بارہ امامی شیعیت کی تعلیم دیں۔اس نے ان علما کے لیے مدرسے قائم کیے اور انہیں دل کھول کر مالی وسائل فراہم کیے۔عباس کی حکمرانی میں سلطنت اینے عروج کو پہنچے گئی۔اس نے صفو یوں کے لیے اہم علا قائی فتو حات حاصل کیں اور اس کے دار الحکومت اصفہان میں ایک ثقافتی نشاق ثانیرونما ہوئی ، جو بورپ میں حالیہ اطالوی نثاة ثاني كمماثل تقى اس نثاة ثانية في علاق كمشركانه ماضى لعنى اسلام سي يمليك فارى ثقافت سے اثر قبول كيا تھا۔ وہ زمانہ بہزاد (وفات 1535ء) اور رضائے عباري (وفات 1635ء ) جیسے صفوی مصوروں کا تھا' جنہوں نے تابناک اور خوابوں جیسے منی ایج (نقشِ کو چک ) تخلیق کیے۔اصفہان شاندار مدرسول مسجدوں باغات محلات اور بڑے بڑے کشادہ چوکوں والاشہر بن گیا۔ تا ہم نقل مکانی کرے آنے والے مے علما ایک انوکھی صورتحال سے دوجار تھے۔

#### **€140**}

اس سے پہلے ایک غیر حکومتی گروہ ہونے کی وجہ سے ان کے پاس اپنے شیعہ مدر سے نہیں تھے اور وہ مطالعہ اور تبادلہ مخیالات کے لیے ایک دوسرے کے گھروں ہی میں اکٹھے ہوا کرتے تھے۔ وہ ہمیشہ اصولوں کی بنیاد پر حکومت سے الگ تھلگ رہے تھے گراب ان سے تقاضا کیا جار ہاتھا کہ وہ ایران کے تعلیمی اور قانونی نظام کوسنجالیں۔اس کے علاوہ حکومت کے زیادہ نہ ہی کاموں کو بھی انجام دیں۔ شاہ نے انہیں دل کھول کرتحا نف اور امداد دی جس کے نتیج میں بالآخروہ مالی طور پرخود مختار ہو گئے۔انہوں نے محسوں کیا کہ وہ اپنے عقیدے کی ترویج کے اس منفردمو قعے کومسر دنہیں کر سکتے تاہم وہ اب بھی ریاست سے مخاط ہی رہے اور حکومتی عہدوں کونظرانداز کر کے رعایا ہی بے رہنے کوتر جیح دیتے رہے۔ان کی حیثیت بہت طاقتور تھی۔ بارہ امامی روایتی شیعیت کے مطابق امام غائب کے جائز نمائندگان شاہ نہیں بلکه علما تھے۔ پھر بھی اب تک صفوی ان کے ساتھ ہم آ جنگی برقرار رکھنے میں کامیاب رہے تھے۔ وہ اس وقت تک ان کی حیثیت سے ممل طور پر استفادہ کے قابل نہیں ہو سکتے تھے جب تک کہ سارے کے سارے ایرانی عوام شیعہ نہیں ہوجاتے۔ تاہم ان کی نئی قوت کا مطلب تھا کہ بارہ امامی شیعیت کے کچھ زیادہ کشش انگیز امتیازی وصف امتزاجی ہوگئے تھے۔ان میں سے کچھ علما ا پی عمیق متصوفانہ تفسیروں برعمل کرنے کی بجائے ایرانیت زدہ ہوگئے۔ محمد باقرمجکسی (وفات . 1700ء) ایک سب سے زیادہ اثر آفریں عالم بن کے تاہم انہوں نے ایک سے شیعہ تعصب کا مظاہرہ کیا۔ انہوں نے اصفہان میں فلفہ اور عرفان کی تعلیمات کو دبانے کی کوشش کی اور یے کھ جے صوفیا کو بے رحی کے ساتھ سزاؤں کا نشانہ بنایا۔اس کے بعدوہ اس قابل ہوگئے کہ فقہ پر توجہ مرکوز کرنے کے لیے علماء پر زور دیں مجلس نے ایرانی شیعیت میں فلفے اور تصوف کے بارے میں بے اعتادی کو متعارف کروایا جوکہ آج تک غالب جلی آرہی ہے۔ مجلسی نے صوفیوں کے اجماعی ذکر اور اولیاء کے مسلکوں کی جگہ شہید کر بلا حضرت حسین ؓ کے احترام میں ماتمی رسومات کوفروغ دیاتا کہلوگوں کوشیعہ اقدار اور عقائد کا درس دیا جائے۔ بڑے بڑے جلوس نکالے جاتے 'جن میں جذباتی نوسے اور مرشے پڑھے جاتے جبکہ لوگ زور زور سے روتے اور ماتم کرتے تھے۔ یہ رسومات اہم ایرانی روایت بن گئیں۔ ا میں اور میں صدی کے دوران تعزیہ کورواج دیا گیا جس میں لوگ غیر فعال تما شائی نہیں ہوتے تھے بلکہ جذباتی ردمل کرتے ہوئے 'گریہ وزاری کرتے اوراپنی چھاتیاں پٹنے اور حضرت امام حسین کے مصائب کے ساتھ اپنے دکھوں کا امتزاج کرتے تھے۔ان رسومات نے ایک اہم

**€141**}

سیفٹی والوکا کام دیا۔ جب وہ اپنے ماتھوں کو پیٹے اور بے قابو ہوکررو نے تو سامعین اپنے اندر عدل وانساف کی ولی ہی آرز واجرتی ہوئی محسوس کرتے جو کہ شیعہ عقائد میں مرکزی حیثیت رکھتی ہے۔ وہ اپنے آپ سے سوال کرتے کہ ایسا کیوں ہے کہ تی ہمیشہ کرب و بلاکا شکار رہتا ہے، انتہا ہوں ہے ان رسومات کے انقلا بی جو ہر کو دبانے میں احتیاط سے کام لیا۔ لوگوں کو درس دیا گیا کہ داخلی جبر واستبداد کے خلاف احتجاج کرنے کی بجائے می جماعت کے خلاف سرگرم ہوں۔ لوگوں کو حضرت حسین کی طرح معنی ناانسافی کے خلاف جدو جہد کی ہدایت کرنے کی بجائے انہیں بتایا گیا کہ وہ انہیں ایک مربر پرست تصور کریں جو کہ انہیں جنت میں ججوائیں گے۔ اس طرح وہ رسمیں غیر جانبدارانہ موکررہ گئیں اور حالت موجودہ (سٹیٹس کو) برقرار رکھنے میں معاون ثابت ہوئیں۔ وہ لوگوں کو حوروں کی جایت حاصل کرنے اور صرف اپنے مفادات کے حصول پر زور دیتی تھیں۔ ایسا طاقتوروں کی جایت حاصل کرنے اور صرف اپنے مفادات کے حصول پر زور دیتی تھیں۔ ایسا حرف و۔ 1978ء کے انقلاب ایران کی وجہ سے ہوا کہ یہ مسلک ایک مرتبہ پھر محکوموں اور مجودوں کے لیے برعنوان حکومت کے خلاف اپنے غم و غصے کے اظہار کا ذریعہ بن گیا۔

تاہم کچھ علما پرانی شیعی روایات سے خلص رہے اور ان کے نظریات نہ صرف ایران بلکہ ساری مسلم دنیا میں آج تک مصلحین اور انقلا ہوں کو متاثر کرتے چلے آ رہے ہیں۔ میر دید (وفات 1630ء) اور ان کے شاگرد مُلاَ صدرا (وفات 1640ء) نے اصفہان میں متصوفانہ فلنے کا ایک محتب قائم کیا جس کو جلسی نے دبانے کی بہت کو ششیں کیں۔ انہوں نے فلنے اور روحانیت کو ملاتے ہوئے سہرور دیہ روایت کو جاری رکھا اور اپنے شاگردوں کو صوفیانہ اصولوں کی تربیت دی جو آئیس عالم مثال اور روحانی دنیا کا شعور حاصل کرنے کے قابل بناتے سے۔ دونوں نے زور دیا کہ ایک فلنی کو نہ صرف ارسطو کی طرح عقلیت پند اور سائنسی ہونا علیء کے عدم برداشت کے نئے رویے کی مخالفت کی جے وہ غذ ہب سے انحراف تصور کرتے ہے۔ ان دونوں نے پچھ علماء کے عدم برداشت کے نئے رویے کی مخالفت کی جے وہ غذ ہب سے انحراف تصور کرتے سے ان کا نہیں کرتے تھے۔ اپنی شاہکار خلاف ہے۔ مُلَّا صدرا سیاسی اصلاح کو روحانیت سے الگ تصور نہیں کرتے تھے۔ اپنی شاہکار تصفیف ''الافسان الاربح'' میں انہوں نے بیان کیا ہے کہ کسی قائد کو عالم مادی کی قلب ماہیکت

کرنے سے پہلے متصوفانہ تربیت حاصل کرنی چاہیے۔ اُسے پہلے این انا سے لاز ما چھکارہ پانا اور الوہی تنویر حاصل کرنا چاہیے۔ یہ وہ راستہ ہے جس پر چل کر وہ شیعہ اماموں جیسی .....گوان کی سطح سے کم تر' روحانی بصیرت حاصل کر لے گا۔ آیت اللہ ٹمینی کملا صدراکی تعلیمات سے بہت زیادہ متاثر شے اور اپنی وفات سے پہلے ایرانی قوم سے کیے گئے اپنے آخری خطاب میں انہوں نے ہدایت کی تھی کہ عرفان کا مطالعہ اور اس پر عمل جاری رکھا جائے کیونکہ اس وقت تک سیا اسلامی انقلاب بریانہیں ہوسکتا جب تک روحانی اصلاح نہ ہو چکی ہو۔

مُلَا صدرا كوايك بالكل نع نظري نے بريشان كرديا تھا جورفة رفة ايران كے علماء میں جگہ بنا رہا تھا اور جو کہ ہارے، زمانے تک دوررس سیاسی اثرات و نتائج مرتب کررہا ہے۔ ا یک گروہ 'جواینے آپ کواصولی کہلوا تا تھا' یہ ایمان رکھتا تھا کہ عام مسلمان ندہب کے بنیا دی اصولوں کی تفہیم وتعبیر سے قاصر ہیں۔لہذا انہیں کسی نہ کسی فاضل عالم کی پیروی کرنی جا ہے اور اُس کے قانونی احکامات کو ماننا چاہیے کیونکہ صرف ایسے علماء ہی امام غائب کے استناد (اتھارٹی) کے حامل ہیں۔شیعہ علماء ٹی علماء کی طرح تہیں''اجتہاد کے دروازے'' بندر کھنے پر متفق نہیں ہوئے تھے۔ وہ کسی نمایاں قانون دال کو مجتهد کہا کرتے تھے یعنی ایک ایسا فرد جے ''آ زادانہ استدلال'' کے ذریعے اسلامی قانون سازی کاحق حاصل ہو۔اصولیوں کا کہنا تھا کہ شاہ کو بھی مجہزد کے فتوؤں کی پیروی کرنی جا ہے اور اُسے اپنا ناصح منتخب کرنا جا ہے کیونکہ اُسے اس کی قانونی مہارت کی ضرورت ہے۔ستر ہویں صدی کے دوران تو اصولیوں کو زیادہ تائید و حمایت حاصل نہیں ہوئی تاہم اس صدی کے اختتام پر انہیں حمایت حاصل ہوگئ جب بیرواضح ہو گیا تھا کہ ریاست کی کمزور بوں کی تلافی کے لیے ایک مضبوط قانونی مقتدرہ قائم کی جائے۔ اس وقت سلطات تسمي بهي زرعي معيشت والے انجام ،... دوجار ہوچکي تھي اور زيادہ عرصه اپنی ذمه داریاں اداکرنے کی اہل نہیں رہی تھی۔ تجارت تباہ ہو چکی تھی معاشی عدم تحفظ تھا اور بعد میں آنے والے شاہ نااہل نکلے۔ جب 1722ء میں افغان قبیلوں نے اصفہان پرحملہ کیا تو شہر نے رسواکن انداز میں ہتھیار ڈال دیئے۔ایک صفوی شنرادہ قتل عام سے نج نکا اوراس نے ذبین مگر بے رحم کماندار نادرخان کی مدد سے حملہ آوروں کو نکال باہر کیا۔ نادرخان نے اپنے صفوی ساتھی سے نجات پالی اور شاہ بن گیا۔ اس نے ایران پر بیس برس حکومت کی اور اہم

عسری فقوعات حاصل کیں۔ وہ ایک سفاک اور ظالم انسان تھا۔ 1748ء میں اُسے قتل کردیا گیا۔ اس عرصے کے دوران دو اہم واقعات کے نتیج میں ایران کے علماء کو ایک طاقت اور اختیار حاصل ہوگیا جس کا موازنہ اسلامی دنیا میں کہیں اور نہیں کیا جا سکتا۔ پہلا واقعہ تو بیتھا کہ جب نادر خان نے ایران میں سنی اسلام کو نافذ کرنے کی ناکام کوشش کی تو نمایاں علماء نے سلطنت کو چھوڑ دیا اور مقدس شیعہ شہروں نجف اور کر بلا چلے گئے (جو کہ بالتر تیب حضرت علی اور حضرت امام حسین سے موسوم تھے) پہلے تو بیدا کی بربادی دکھائی دی تاہم انہیں عثانی عراق میں واقع نجف اور کر بلا میں ایک ایسا مرکز دستیاب ہوگیا جہاں سے وہ ایران کے عارضی میں واقع نجف اور کر بلا میں ایک ایسا مرکز دستیاب ہوگیا جہاں سے وہ ایران کے عارضی عمرانوں کی دسترس سے دور رہ کر لوگوں کو مدایات دے سکتے تھے۔ دوسرا واقعہ یہ تھا کہ عمرانوں کی دسترس سے دور رہ کر لوگوں کو مدایات دے سکتے تھے۔ دوسرا واقعہ یہ تھا کہ عمرانوں کی بلاکت کے بعد کی حکومت سے عاری سیاہ دور میں جب ایران مرکزی مقتزرہ سے محروم تھا تو ترکمان قاچار قبیلے سے تعلق رکھنے والے آتا تھ محمد نے 1779ء میں افتدار پر قبضہ جمالیا اور قاچار سلطنت کی بنیاد رکھی علماء اس افتدار کے خلا میں داخل ہو گئے۔ اصولی حیثیت اندانی ہوگئی اور واقعات نے ظاہر کیا کہ علماء کی شاہ سے زیادہ مؤثر انداز میں ایرانی عوام کی واداری اور فرماں برداری کومکن بنا سکتے ہیں۔



**€144**}

## مغل سلطنت

ہندوستان میں نئی اسلامی سلطنت کے قائم ہونے کا ذمہ دار ایک حد تک سی مسلمانوں کے خلاف شاہ آسلمیل کے جہاد سے پیدا ہونے والا بحران بھی تھا۔ اس کا بانی بابر (وفات 1530ء) اسلمیل کا ایک اتحادی رہ چکا تھا اور صفویوں اور از بکوں کی جنگ کے دوران اس نے فرار ہوکر کا بل میں پناہ لے کی تھی جہاں اس نے تیورلنگ کی قائم کردہ ریاست کی باقیات پر قبضہ کرلیا۔ پھر اُس نے شال ہندوستان میں ایک مرکز قوت قائم کرلیا جے وہ تیور کے خطوط پر چلانا چاہتا تھا۔ اس کی ریاست زیادہ عرصہ نہیں چلی اور 1555ء تک افغان امیروں کے مابین سر پھٹول ہوتا رہا۔ تب بابر کا سب سے اہل بیٹا ہمایوں تخت نشین ہوا۔ اگر چہوہ جلد ہی وفات پاگیا تا ہم ایک قائم مقام شاہ نے مغل اقتدار کوسنجا کے رکھا۔ تاوقتیکہ اگر چہوہ جلد ہی وفات پاگیا تا ہم ایک قائم مقام شاہ نے مغل اقتدار کوسنجا کے رکھا۔ اوقتیکہ ہندوستان میں ایک متحد ریاست قائم کی جہاں اُسے غیر متنازعہ حکمران تسلیم کیا جاتا تھا۔ اس نے قدیم منگول روایت کو برقرار رکھتے ہوئے مرکزی حکومت کو اس طرح چلایا جس طرح کوئی فوج سلطان کی براہ راست کمان میں ہوتی تھی۔ اس نے ایک اہل انتظامیہ (بیوروکریی) تعینات کی اور اپنے آتھیں ہتھیاروں کے بل پر دوسرے مسلمان حکمرانوں کے علاقوں پر قبضہ تعینات کی اور اپنے آتھیں ہتھیاروں کے بل پر دوسرے مسلمان حکمرانوں کے علاقوں پر قبضہ تعینات کی اور اپنجاب مالوہ اور دکن پر قابض ہوگیا۔

تاہم المعیل کے برخلاف اکبر نے اپنی رعایا پر نہ تو جبر کیا اور نہ انہیں سزا وعذاب دیتے۔اس نے انہیں اپنا نہ ہب قبول کرنے پر بھی مجود نہیں کیا۔ اگر وہ ایسا نہ کرتا تو اُس کی سلطنت برقر ارنہیں رہ سکتی تھی۔ ملک میں مسلمان ایک قلیل حکمران اقلیت تھے' جس نے بھی نہ ہب کڑین کونا فذکرنے کی کوشش نہیں کی تھی۔ ہندوؤں کی تمام ذاتوں نیز بدھوں' یہودیوں' جینوں' عیسائیوں اور زرتشتیوں کواپ اپنے نہ ہب کے مطابق عمل کرنے کی اجازت تھی۔

### **€145**}

سی مسلمان اور اسمعیلی بلار کاوٹ عبادات کیا کرتے تھے۔ چودھویں اور پندر ہویں صدی کے دوران ہندوؤں کی تمام ذاتوں اور کچھ مسلمانوں نے مل کر وحدانیت کی ایک روحانی مراقباتی صورت کو اپنایا جس سے زہبی رواداری کو فروغ ملا۔ گرونا تک (وفات 1539ء) نے سکھ مذہب کی بنیاد رکھی۔ بیجھی انہی حلقوں سے ابھرا تھا جو ہندومت اور اسلام کی ہم آ ہنگی پر زور دیتے تھے۔ تاہم جارحانہ تصادم کا امکان ہر وقت موجود رہتا تھا۔ مندوستان میں آفاقیت مضبوطی سے قائم تھی اور ایک عدم برداشت والا حکومتی نظام ہندوستانی ثقافت کی روح کے خلاف ہوتا۔مسلمان حکمرانوں کوطویل عرصے سے اس حقیقت کا ادراک تھا اس لیے انہوں نے اپنی فوج اور انظامیہ میں ہندوؤں کو ملازمتیں دی تھیں۔ اکبر نے اس روایت کومزید متحکم کیا۔ اس نے ذمیوں پر شریعت کا تبحویز کردہ فیکس جزییہ وصول کرنا بند کروا دیا۔ وہ سنری خور بن گیا تا کہ ہندوؤں کے جذبات کو کھیس نہ لگے اور شکار (جو ایک ایسا کھیل تھا جس سے وہ بے حدلطف اندوز ہوتا تھا) ترک کردیا۔ا کبرتمام مٰداہب کا احترام کرتا تھا۔ أس نے ہندوؤں کے لیے مندر تقمیر کروائے اور 1575ء میں اُس نے ایک "رستش گاہ" (House of Worship) تعمیر کروائی جہال تمام مذہبوں کے علماء (سکالرز) تبادله کنیالات كے ليے الحظے ہوسكتے تھے۔اس نے ايك اپناصوفيان سلسله بھي قائم كيا تھا جوكه "توحيد اللي" ير مبنی تھا۔اس کی بنیاداس قرآنی عقیدے پرتھی کہ خدائے واحدایے آپ کوکسی بھی مذہب میں منکشف کرسکتا ہے۔

اگر چدا کبرکا میرومید حقیقا قرآن کی روح کے مطابق تھا مگر کچھ شریعتی حلقوں میں پروان چڑھ جانے والی کئر تفرقہ پندی کے خلاف تھا نیز حالیہ سی شیعہ تنازع کی وجہ ہے ہی اس زمانے میں تعصب کا دور دورہ تھا لیکن ہندوستان میں کوئی اور پالیسی سیاسی حوالے سے بناہ کن ثابت ہوتی۔ اکبر نے اپنے عہدا قتد ارکے آغاز میں تو علماء کو اہمیت دی تھی تاہم اُسے شریعت سے بھی زیادہ دلچہی نہیں رہی تھی۔ اس کا ذاتی جھاؤ تصوف اور فلفے کی طرف تھا اور دنوں ہی ایک آفاقی وڑن کی طرف مائل شھے۔ اکبراس مثالی معاشرے کو قائم کرنا چاہتا تھا جس کے بارے میں فیلسوف لکھ چکے تھے۔ اس کے سوائح نگار ابوالفضل علامی جس کے بارے میں فیلسوف لکھ چکے تھے۔ اس کے سوائح نگار ابوالفضل علامی کہا دوہ ایک ایسا کامل انسان (Perfect Man) ہے جس کے بارے میں صوفیا کا خیال تھا کہ وہ ایک ایسا انسان ہرنسل میں اُمت کی الوہی رہنمائی کرنے کے لیے موجود ہوتا ہے۔ علامی کہتا کہ ایسا انسان ہرنسل میں اُمت کی الوہی رہنمائی کرنے کے لیے موجود ہوتا ہے۔ علامی کہتا

ہے کہ اکبرایک تہذیب کو تشکیل دے رہا تھا جولوگوں میں ایسی فیاضانہ روح پیدا کردیتی کہ لڑائی جھٹڑا ناممکن ہوجاتا۔ یہ ایسی حکمت عملی تھی جوصوفیا کے''صلح کل' کے آ درش کی ترجمانی کرتی تھی' جو کہ''محبت کل' و کی شروعات ہوتی ہے جس کے تحت کل نوعِ انسان کی ماڈی اور روحانی بھلائی عمل میں آتی ہے۔ اس نقطہ کنظر سے تعصب ناروا تھا۔ اکبر جیسا مثالی فیلسوف باد ثناہ تنگ نظر تفرقہ پیندی کے تعصب سے بالاتر تھا۔

تاہم کچھ مسلمان اکبر کی فرہی تکثیریت پر مشتعل تھے۔ احمد سرہندی (وفات 1625ء) نے 'جوصوفی بھی تھے محسوں کیا کہ بیتکثیریت (جے انہوں نے ابن العربی سے موسوم کیا تھا) خطرناک ہے۔ احمد سرہندی ؓ کا دعویٰ تھا کہ اکبر کی بجائے وہ خود اس دور کے کامل انسان ہیں۔ خدا کی قربت صرف اُسی وفت عاصل کی جاستی ہے جب مسلمان شریعت کے قوانین کی پابندی کریں جو کہ اس وفت تک ظاہری طور پر زیادہ تفرقہ پیندانہ ہو چکی تھی ۔ تاہم سرہویں صدی کے ابتدائی جھے ہیں ہندوستان کے تھوڑے ہی مسلمانوں نے احمد سرہندی ؓ کے نظریات کو تسلیم کیا۔ اکبر کے بوتے شاہ جہاں نے جو 1627ء سے 1658ء تک بادشاہ رہا' اکبر کی پالیسیوں کے ہنیادی اجزاء کو برقرار رکھا۔ اس کا تغیر کروایا ہوا تاج محل اس کے دادا کی مسلم اور ہندو طرز تغیر کے امتزاج کی روایت کا تسلسل ہے۔ اس نے ہندو شاعروں کی سرپرسی کی اور مسلم اور ہندو طرز تغیر کے مائزاج کی روایت کا تسلسل ہے۔ اس نے ہندو شاعروں کی سائنسی تھنیفات کو مشکرت میں ترجمہ کروایا۔ تاہم شاہ جہال تھوف کا دشن تھا اور اکبر کے برخلاف اس کا عقیدہ شریعت پر زیادہ استوار تھا۔

وہ ایک عبوری شخصیت ثابت ہوا۔ اُس صدی کے اختام تک بیدواضح ہوگیا تھا کہ مخل سلطنت کا زوال شروع ہو چکا ہے۔ فوج اور دربار کے مصارف بہت زیادہ ہو گئے بادشاہ اب بھی ثقافتی سرگرمیوں پر سرمایہ لٹا رہے تھے۔ مگر انہوں نے زراعت کو نظرانداز کررکھا تھا جس پران کی دولت کا انحصار تھا۔ معاشی بحران اورنگ زیب (1707ء۔ 1658ء) کے عہد میں نمایاں ہوگیا 'جس کو یقین تھا کہ اس بحران کا حل مسلمان معاشرے کے بہت زیادہ نظم و ضبط میں مضمر ہے۔ اس کے عدم شحفظ کا اظہار دوسرے عقیدوں کے ماننے والوں کے ساتھ ساتھ مسلمان 'بدع تدیوں ' سے ہلاکت انگیز نفرت سے ہوا۔ اس کی فرقہ وارانہ پالیسیوں کی ماتی حایث احد سرمندی تھیے برانی تکثیریت سے ناخوش مسلمانوں نے کی۔ ہندوستان میں حضرت امام حسین " کے احترام میں شیعوں کے اجتماعات پر پابندی لگا دی گئی۔ شراب قانونا ممنوع قرار دے دی گئی۔ جس کی وجہ سے ہندوؤں سے میل جول مشکل ہوگیا۔ اور ہندوؤں

**∮147**∳

کے میلوں میں بادشاہ کی شرکت میں بے حد کی آگئ۔ جزید دوبارہ نافذ کردیا گیا اور ہندو تاجروں پر عائد ٹیکس دگنے کردیئے گئے۔

اس کے روگل سے ظاہر ہوا کہ سابقہ رواواری کتنی دانش مندانہ تھی۔ ہندو اور سکھوں نے پنجاب میں اپنی ریاست کے لیے بغاوت کردی۔ جب اورنگزیب فوت ہوا تو سلطنت انتثار کی زو میں تھی اور پھر بھی پوری طرح سنجل نہیں کی۔ اس کے جانثینوں نے فرقہ پیندانہ پالیسیاں ترک کردیں۔ گر جونقصان ہونا تھا وہ تو ہو چکا تھا۔ یہاں تک کہ مسلمان بھی مطمئن نہیں تھے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ شریعت کے لیے اورنگزیب کا جوش و جذبہ مسلمہ طور پر اسلامی نہیں تھا۔ اسلام تو ذمیوں سمیت سب کے ساتھ عادلانہ برتاؤ کی ہدایت کرتا ہے۔ سلطنت ٹوٹنا شروع ہوگی اور مقامی مسلمان حکمران اپنے علاقوں کو خود مختار قرار دینے سلطنت ٹوٹنا شروع ہوگی اور مقامی مسلمان حکمران اپنے اپنے علاقوں کو خود مختار قرار دینے سلطنت

تاہم 1739ء تک مغلول نے اپنا اقتدار برقرار رکھا جبکہ اٹھارہویں صدی کے دوران دربار میں ہندووں اور مسلمانوں کے مابین تعلقات کی تجدید ہوگئ۔ انہوں نے ایک دوسری کی زبانیس بولنا سکھا اور بور لی کتابوں کا مطالعہ اور ترجمہ ایک ساتھ کرنے گئے۔ تاہم بہاڑی علاقوں کے ہندو اور سکھ سر داروں نے حکومت سے کڑنا جاری رکھا اور شال مغرب میں انفان قبائل نے جو کہ ایران میں صفوی سلطنت کو گرا چکے تھے ہندوستان میں ایک نی مسلمان سلطنت قائم کرنے کی ناکام کوشش کی۔ ہندوستانی مسلمانوں نے اپنی حالت کے بارے میں بے آرامی محسوس کرنا شروع کی اور ان کے مسائل جدید عہد تک جاری رہنے والی بہت می دشوار بوں اورمباحثوں کا پیش خیمہ ثابت ہوئے۔اب انہوں نے محسوس کیا کہ وہ تو ایک ایسے علاقے میں گھرے ہوئے ہیں جوعثانی سلطنت کے اناطولیہ کی طرح محیط والا علاقہ نہیں ہے بلکہ مہذب دنیا کی ایک مرکزی ثقافت ہے۔ وہ نہ صرف ہندوؤں اور سکھوں سے حالت وبنگ میں تھے بلکہ برطانوی بھی برصغیر میں تجارتی حوالے سے مضبوط حیثیت حاصل کرتے جارہے تھے جو کہ رفتہ رفتہ سیاسی ہوتی جارہی تھی۔ پہلی مرتبہ مسلمانوں کو کا فروں کی محکومی کے امکان کا سامنا تھا اور مذہبِ اسلام میں امت کی اہمیت کے پیش نظریہ بہت زیادہ پریشان کن تھا۔ بیہ فقط ساسی معاملہ ہی نہیں تھا بلکہ اس نے ان کی ہستی کے عمیق ترین گوشوں کو چھولیا تھا۔ ہندوستان میں ایک نیا عدم تحفظ مسلم زندگی کی خصوصیت بن گیا۔ کیا مسلمان بھی ہندوؤں کی ایک ذات بن کررہ جائیں گے؟ کیامسلمان اپنا ثقافتی اور مزہبی تشخص گنوا دیں گے اور ان کی

### **€148**}

جگہ غیر ملکی روایات لے لیں گی جو کہ مشرقِ وسطیٰ کی ان روایات سے مختلف تھیں جن میں اسلام پیدا ہوا تھا؟ کیا وہ اپنی جڑوں سے ربط کھو چکے ہیں؟

صوفی مفکر شاہ ولی اللہ (62-1703ء) کو یقین تھا کہ ان سوالوں کا جواب سر ہندی
کے مؤقف میں نہاں ہے۔ ان کے خیالات ہندوستان کے مسلمانوں پر بیسویں صدی تک اثر انداز رہے۔ انہوں نے ایک نئ جنگجویانہ بصیرت کا اظہار کیا اور جونکہ دنیا کے دوسرے حصوں میں مسلمان اقتدار کو جاتا ہوا محسوس کررہے تھے اور اسلام کی بقا کے حوالے سے ای طرح کے خوف سے گزررہے تھے اس لیے دوسر فلفی اور مصلحین بھی ایسے ہی نتائج تک طرح کے خوف سے گزررہے تھے اس لیے دوسر فلفی اور مصلحین بھی ایسے ہی نتائج تک کو این ہوئے۔ سب سے پہلے مسلمانوں کو لاز ما متحد ہوجانا چاہیے فرقہ وارانہ اختلا فات کو وفن کردینا چاہیے اور اسپنے دشمنوں کا مل کر مقابلہ کرنا چاہیے۔ برصغیر کی خصوصی صورتحال سے نبرد آز نا ہوئے ہی دوسر انتقار کرنا چاہیے اور اس کے ذریعے ہندویت ہوئے انتہائی لازمی ہے کہ مسلمان عسکری اور سیاسی اعتبار سے بالا دست رہیں۔ شاہ ولی اللہ اس قدر فکر مند تھے کہ انہوں نے مسلم قوت واقتدار کے احیاء کے لیے افغانوں کی تباہ کن کاوشوں میں بھی معاونت کی۔ یوں اسلامی سوچ میں کے احیاء کے لیے افغانوں کی تباہ کن کاوشوں میں بھی معاونت کی۔ یوں اسلامی سوچ میں ایک مزاحمانہ انداز واغل ہوگیا جس نے جدید عہد تک اسلام کی خصوصیت بن کر جاری رہنا تھا۔



<del>(</del>149)

## عثانى سلطنت

جب 1453ء میں عثانیوں نے قسطنطنیہ (جسے اب استبول کہتے ہیں) کو فتح کیا تو وہ اس حثیت میں سے کہ ایک سلطنت کو قائم کر سکیں۔ چونکہ انہوں نے اسے مرحلہ وار تشکیل دیا تھا اس لیے دوسری سلطنوں کے مقابلے میں وہ زیادہ مضبوطی سے استوار ہوئی اور سب سے زیادہ کامیاب اور مضبوط سلطنت بن گئی۔ ابتدائی عثانی سردار مخصوص قتم کے غازی حکمران سے مرا استبول میں سلطانوں نے بازنطین کو مثال بنا کر ایک مطلق بادشاہت قائم کرلی اور دربار تشکیل دے لیا۔ تاہم ریاست کی بنیاد پرانا منگول نظریہ بی تھا جس کے مطابق مرکزی طاقت فوج ہوتی اور اس کی کمان سلطان کے ہاتھوں میں ہوتی تھی۔ جمہ فاتح کی قوت کا دارومدار بالقان کی اشرافیہ پر تھا جس سے تعلق رکھنے والے بہت سے لوگوں نے اسلام قبول کرلیا تھا۔ اس کے علاوہ بنی جری پر شمل توپ خانہ اس کی قوت کا سر چشمہ تھا' جو کہ بارود کی ایجاد کے بعد زیادہ اہم ہوگیا تھا۔ بنی جری الیے غلام سے جو مسلمان کی پشت بناہ تھی۔ عثانیوں نے مفادات نہیں سے وہ وہ ایک آزاد فوج بن بن گئے سے جو سلطان کی پشت بناہ تھی۔ عثانیوں نے مفادات نہیں سے وہ وہ ایک آزاد فوج بن بن گئے سے جو سلطان کی پشت بناہ تھی۔ عثانیوں نے مقادی کی اضاف جہاد کے لیے مفادات نہیں شعے۔ وہ ایک آزاد فوج بن گئے سے جو سلطان کی پشت بناہ تھی۔ عثانی علاقوں میں بینے وقف کردیا۔ مغرب میں ان کا سامنا عیسائیت سے اور مشرق میں شیعہ صفویوں سے تھا۔ عثانی والے شیعوں کا قبل عام کیا۔

جہاد غیر معمولی حد تک کامیاب رہا۔ صفو یوں کے خلاف سلیم اول (1520ء-1467ء) کی مہم جس نے ایرانی پیش رفت کو روک دیا واقعانہ جنگ میں تبدیل ہوگئ جس کے نتیج میں شام اور مصرعثانی حکمرانی میں آگئے۔علاوہ ازیں شالی افریقہ اور عرب بھی سلطنت میں شامل

### **€150**}

كر ليے گئے مغرب ميں عثانی افواج نے بورب كو فتح كرنا جارى ركھا اور 1530ء كى دہائى میں ویانا کے دروازوں تک پہنچ گئیں۔اب سلطان ایک وسیع وعریض سلطنت پر زبردست انظامی اہلیت کے ساتھ حکومت کررہے تھے۔اس حوالے سے اُس زمانے میں کوئی ریاست ان کا مقابلہ نہیں کر سکتی تھی۔ سلطان نے نہ تو اپنی رعایا پر یک رنگی مسلط کی اور نہ ہی اپنی سلطنت کے الگ الگ عناصر کو ایک ہی بڑی جماعت میں ڈھلنے پر مجبور کیا۔ حکومت صرف لائحة عمل مهيا كرديق جس كے تحت مختلف گروه عيسائي عبودي عرب ترك بربر تاجز علاء أ صوفیا اور تجارتی تنظییں \_ امن و امان کے ساتھ رہتے تھے ہر کوئی اپنا اپنا کردار ادا کرتا اور این عقائد اور رسوم و روایات برعمل کرتا تھا۔اس طرح وہ سلطنت مختلف برادر بول کا ایک مجموعه بن گئی تھی جس کا ہر فرد وفاداری کا اعلان کرتا تھا۔سلطنت کو دوصوبوں میں تقسیم کردیا گیا تھا جن پر پاشا (گورز) حکومت کرتے تھے جو براہ راست سلطان کو جواب دہ ہوتے تھے۔ سلیمان القانونی (66-1520ء) ، جے مغرب میں سلیمان عالی شان کے نام سے جانا جاتا ہے کی حکمرانی میں سلطنت اینے عروج کو پہنچ گئی۔ اس کے دور حکومت میں سلطنت ا پنی وسعت کی حدول کو پہنچ گئی اور استنبول میں ایک ثقافتی نشاۃ ثانیہ رونما ہوئی جس کی بنیا دی خصوصیت غیر معمولی فن تعمیر تھا' جس کا اہم نمائندہ درباری ماہر تعمیرات سنان پاشا (وفات 1578ء ) تھا۔عثانی مساجد' جو پوری سلطنت میں تعمیر کی گئی تھیں' ایک منفرد اسلوب کی عکا س کرتی تھیں: وہ مسجدیں کشادہ' روش' جھوٹے گنبدوں اور بلند میناروں والی ہوتی تھیں۔ سلطان مصوری ٔ تاریخ اور طب کی بھی سر پریتی کرتا تھا۔

اور جہازرانی اور (Observatory) تغییر کرائی گی اور جہازرانی اور جہازرانی اور جہازرانی اور جغرافیہ میں نئی یور پی دریافتوں سے استفادہ کیا گیا۔ ان توسیعی برسول میں مغرب سے معلومات کا تبادلہ کیا گیا' جب یورپ کے کارناموں کے باوجود عثانی ریاست دنیا میں سب نے دیا دہ طاقتور تھی۔

دوسری دونوں سلطنق کی طرح عثانیوں نے بھی اپنی سلطنت کو اسلامی بنیا دفراہم کی ۔ سلیمان کے عہد میں شریعت کو کسی بھی گزشتہ مسلم ریاست سے زیادہ اعلیٰ مقام حاصل ہوا۔ اسے سلطنت کے تمام مسلمانوں کے لیے سرکاری قانون بنا دیا گیا اور عثانیوں نے پہلی مرتبہ شرعی عدالتیں قائم کیں۔ قاضی مفتی اور مدرسوں کے اسا تذہ سلطان اور اس کی رعایا میں ایک اخلاقی اور مذہبی تعلق بیدا کرتے تھے۔ یہ چیز عرب صوبوں میں زیادہ کارآ مد ثابت ہوئی

#### **€151**}

جہاں علاء لوگوں کوترک حکومت کوتشلیم کرنے پر آمادہ کرتے تھے۔علاء نہ صرف مقدس قانون کے بل بونے پر حکومت کو جواز عطا کرتے تھے بلکہ چونکہ وہ کسی خاص صوبے کے مقامی لوگ ہی ہوتے تھے' اس لیے مقامی آبادی اور ترک گورز کے درمیان اہم را بطے کا کام انجام دیتے تھ

اہم بات یہ تھی کہ عثانی رعایا ایک شرگی ریاست سے تعلق رکھنے پر فخر کرتی تھی۔ قرآن کی تعلیمات تھیں کہ امت قرآن کے قوانین کے مطابق چلے تو خوشحال ہوگی کیونکہ وہ ہستی کے بنیادی اصولوں سے ہم آ ہنگ ہوگی۔اولین عثانیوں کی غیر معمولی کا میا بیوں کوان کی خدا کے قانون سے وابستگی کا انعام تصور کیا گیا۔علماء یہ بھی محسوس کرسکتے تھے کہ ریاست ان کی ہم اور یہ کہ عثانیوں نے سرکاری پالیسی اور مسلم ضمیر میں ایک شاذ اتحاد قائم کر دیا ہے۔ تاہم ثمر آ ور ہونے کے باوجوداس اشتر آک کا ایک منفی پہلوبھی تھا اور وہ یہ کہ علماء کو طاقتور بنا دینے کہ باوجود آخر کار انہیں اعتاد سے محروم گردانا جاتا تھا۔ شریعت ایک احتجابی تحریک کی حیثیت سے شروع ہوئی تھی اور اس کی زیادہ تر حملت (Dynamism) اس کے اختلافی روپ سے اخذ شدہ تھی۔عثانی افتدار کے تحت یہ حرکیت ناگز برطو پر کھوگئی اورعلماء ریاست پر انحصار کرنے گئے۔سلطان اور اس کے پاشا انہیں حکومتی اہلکار کی حیثیت میں ان سے مراعات چھین لینے کا وُراوا دے کر کنٹرول کر سکتے تھے ۔اور انہوں نے ایسا کیا بھی۔انہوں نے واضح کیا کہ قاضی شریعت کے سر پرست سلطان سے اپنی اتھار ٹی حاصل کرتے ہیں اہذا وہ اس کی ہدایات کے مطابق قانون نافذ کرنے کے پابند ہیں۔ اس طرح شریعت مطلق بادشاہت کے انظام کو تقویت دینے گئی (جو کہ اب پہلے سے کہیں زیادہ طاقتور ہوگیا تھا) عالانکہ وہ تو حقیقت میں اس کی خالفت کے لیے وضع کی گئی تھی۔

ایران کے شیعہ علاء ریاست سے آزاد تھے اور انہیں عوام کی تائید و جمایت حاصل تھی۔ بہت سے ایرانی علاء سرگرم مصلح (ریفارم) بن گئے اور انہوں نے جابر شاہوں کے خلاف عوام کو مؤثر قیادت فراہم کی۔ کافی تعداد میں علاء نے جدید دور کے جمہوری اور آزادانہ (لبرل) تصورات کو قبول کیا۔ لیکن عثانی سلطنت میں علاء کمزور ہو گئے تھے اور اپنی سیاسی اہمیت گنوا چکے تھے۔ وہ روایت پہند بن گئے تھے اور ہر تبدیلی کی مخالفت کرتے تھے۔ سیاسی اہمیت سیامان کے عہد عکومت کے بعد مدرسوں کا نصاب مزید محدود ہوگیا اور فقہ کو زبردست اہمیت سلیمان کے عہد عکومت کے بعد مدرسوں کا نصاب مزید محدود ہوگیا اور فقہ کو زبردست اہمیت دیے ہوئے فلفے کو خارج کردیا گیا۔عثانی سلطنت 'جوایک بڑی" غازی' ریاست تھی' فرقہ

پندانہ سلطنت تھی۔ مسلمان اپنے آپ کوکافروں کے مقابلے میں روایت پندی کے علمبردار محسوس کرتے تھے۔ علاء اور حتیٰ کہ صوفیا بھی ای نظریے کو مانتے تھے اور جب پہلی مرتبہ سلطنت کی کمزوری کی علامات ظاہر ہو کیں تو بیر بھان زیادہ نمایاں ہوگیا۔ جہاں دربار میں اب بھی یورپ سے آنے والے نئے تصورات کو خوش آمدید کہا جاتا تھا وہاں مدرسے یور پی کافروں سے اخذ کردہ تجربیت کی مخالفت کے گڑھ بن گئے۔ مثال کے طور پر علاء نے اسلامی کافروں کے لیے پرلیں استعال کرنے کی مخالفت کی۔ وہ سلطنت میں بنے والے عیسائیوں سے دور رہنے گئ جن میں سے بہت سے لوگ نئے مغرب کو اشتیاق کے ساتھ دکھ رہ سے علاء کے عوام پر اثرات نے عثانی معاشرے کے اہم پہلوؤں کو مخصوص رنگ دے دیا تھا اور انہیں ایک ایے زمانے میں تبدیلی کا مخالف بنا دیا تھا جب تبدیلی نا گزیرتھی۔ جب مغربی جدیدیت اسلامی دنیا میں وارد ہوئی تو علاء برائی اقدار سے چھے ہونے کی وجہ سے لوگوں کی جب مغربی کوئی میں تبدیلی کا خوالف بنا دیا تھا جب تبدیلی نا گزیرتھی۔ جب مغربی کوئی میں تبدیلی کا خوالف بنا دیا تھا جب تبدیلی نا گزیرتھی۔ جب مغربی کوئی مدہ نہیں کر سکے اور انہیں رہنمائی کے لیے کسی اور طرف دیکھنا پڑا۔

عثانی سلطنت بھی ایک زری معاشرے کی حامل تھی جوسلطنت کی توسیع کا ساتھ نہیں دے سکا عشری نظم کمزور ہوگیا اور سلطانوں نے محسوں کیا کدوہ زیادہ عرصہ مطلق اقتدار سے لطف اندوز نہیں ہوسکتے ۔ معاثی عدم استحکام نے بدعنوانی اور نیکس چوری کو فروغ دیا۔ محسولات میں کی ہور ہی تھا۔ زیادہ موثر کی دیر کررہا تھا۔ زیادہ موثر پور پی مقابلے کی وجہ سے تجارت میں زوال آگیا تھا اور مقامی گورز سرشی اختیار کررہ سے تھے۔ اس کے باوجود سلطنت منہدم نہیں ہوئی۔ پوری ستر ہویں صدی کے دوران ایک جاندار ثقافی زندگی برقر ار رہی۔ تاہم اٹھارہویں صدی تک زوال واضح ہوگیا تھا'خاص طور پر دوردراز کے نگری سرقرار ہیں۔ وہاں کے مقامی مصلحین نے نہی اصلاح کے ذریعے نظام کو بحال کرنے کی کوششیں کیں۔

جزیرہ نمائے عرب میں محمہ بن عبدالوہاب (92-1703ء) نے استبول سے الگ ہوکر وسطی عرب اور خلیج فارس میں ایک ریاست قائم کرلی۔ وہ ابن تیمیہ کی روایت سے تعلق رکھنے والے مصلح تھے۔ ان کا ایمان تھا کہ موجودہ بحران کا مقابلہ قر آن اور سنت کی طرف بنیاد پرستانہ والیسی سے کیا جاسکتا ہے نیز بعد میں ہونے والے اضافوں کے سکری استر داد کے ذریعے اس بحران سے نمٹا جا سکتا ہے۔ ان اضافوں میں شامل تھے وسطی عہد کے فقۂ تصوف اور فلے جنہیں بیشتر مسلمان روایت ہی تصور کرتے تھے۔ چونکہ عثمانی سلطان عبدالوہاب کے اور فلے جنہیں بیشتر مسلمان روایتی ہی تصور کرتے تھے۔ چونکہ عثمانی سلطان عبدالوہاب

#### **€153**}

سے اسلام کے تصور پر پورانہیں اترتے تھے لہذا انہوں نے ان کومر تد قرار دے دیا اور موت کا سزاوار تھہرایا۔ اس کے علاوہ انہوں نے ساتویں صدی کی اولین امت کے اپنے تصور کی بنیا و پر خالص عقیدہ وضع کرنے کی کوشش کی۔ ان کی جارحانہ تیکنکیوں کو بیسویں صدی میں پچھ بنیا د پرستوں نے استعال کرنا تھا، جو کہ زبر دست تبدیلی اور بدائنی کا زمانہ تھا۔ وہابیت پر آج بھی سعودی عرب میں عمل کیا جاتا ہے میہ اسلام کی ایک ایک شکل ہے جو قرآن اور اولین اسلامی روایت کی لفظی تعبیر پر استوار ہے۔

مراكش ميں احمد بن ادريس (1836ء - 1760ء) نے مسلے كامختلف حل نكالا ـ ان کا کہنا تھا کہلوگوں کو تعلیم دی جائے اور انہیں زیادہ اچھامسلمان بنایا جائے۔انہوں نے شالی افریقه اور یمن میں سفر کرتے ہوئے عام لوگوں کو انہی کی بولی میں صلوق جیسی بنیادی عبادات کی درست ادائیگی کی تعلیم دی۔ان کے خیال میں علاء اپنا فرض ادا کرنے میں ناکام ہوگئے تے انہوں نے خود کو مدرسول میں عوام سے دور کرلیا تھا صرف فقہ کی باریکیوں میں دلچسی لیتے تھے اورلوگوں کو بے یارومددگار چھوڑ دیا تھا۔ دوسرے نئے صوفیا (Neo-Sufis) نے 'جیسا کہ ان مصلحین کو کہا جاتا ہے ۔ الجیریا اور مدینہ میں یہی مشن پورے کیے۔ محمد بن علی السوی (وفات 1832ء) نے سنوسیة ترکیک کی بنیاد رکھی جو اب بھی لیبیا میں اسلام کی غالب شکل ہے۔ نئے صوفیوں کو نہ تو نئے مغرب میں دلچیں تھی نہاس کاعلم تاہم انہوں نے اپنی صوفیا نہ روایات کے ذریعے ویسے ہی نظریات تشکیل دیئے جیسے بورپ میں روثن خیالی کے دور میں وضع ہوئے تھے۔انہوں نے زور دے کر کہا کہلوگوں کواپی بصیرتوں پر ہی اعتبار کرنا چاہیے اورعلماء پر انحصار نہیں کرنا جا ہیے۔ ابن ادریس تو اس حد تک چلے گئے کہ انہوں نے رسول کریم عَلِينَة كَ علاوه كسى بھى مىلمان مفكر كوسندنسليم كرنے ہے انكار كرديا۔ انہوں نے مسلمانوں كو باہمی اختلافات ترک کرنے کی تاکید کی اور ماضی کی روایات سے چمٹے رہنے کی بجائے نئے خیالات کو قبول کرنے کی ہدایت کی۔ان کے تصوف کی بنیادرسول کر میم اللہ کی شخصیت ہے اور انہوں نے ایک قتم کی انسان دوتی کا ثبوت دیتے ہوئے لوگوں کو درس دیا کہ وہ دوردراز کے خداکی آرزوکرنے کی بجائے خود کوایک مثالی انسان کے سانچے میں ڈھالیں۔

چنانچہ کوئی معقول وجہ نہیں تھی کہ مسلمان نئے یورپ کے نظام حکومت و معاشرت کو مستر د کرتے ۔صدیوں کے عرصے میں انہوں نے ایسے خیر کے کام کیے تھے جو جدید مغرب کے لیے بھی اہم تھے ۔ لیتن معاشرتی انصاف کی گن ایک مساویانہ نظام اظہار کی آزادی اور

#### **€154**}

توحید کے مثالئے کے باوجود ایک حقیقی (یا شیعیت کی صورت میں) ندہب اور سیاست کی اصولی علیحدگ ۔ تاہم اٹھارہویں صدی کے اختیام تک انتہائی چوس مسلمان بیشلیم کرنے پر مجبور ہوگئے تھے کہ یورپ ان پر غالب آ چکا ہے۔ عثانیوں نے اوائل میں یورپی طاقتوں کو زبردست شکستوں سے دوچار کیا تھا گر اٹھارہویں صدی تک وہ نہ تو ان کا سامنا کرنے کے اہل رہے تھے اور نہ ہی ان سے برابری کی حیثیت میں معاملہ کرنے کے قابل تھے۔ سولہویں صدی میں سلیمان نے یورپی تاجروں کو سفارتی تحفظ فراہم کیا۔

ان معاہدوں کو'' خصوصی مراعات'' کہا جاتا ہے'اس کے تحت ان یور پی تا جروں کو' جوعثانیوں کے علاقے میں رہتے تھے ملک کے قانون کی پابندی سے مشتنیٰ قرار دے دیا گیا تھا۔ ان کے جرائم پر انہی کے قوانین کے تحت انہی کی عدالتوں میں مقد مات چلائے جاتے تھے جن میں بور ٹی وکلاء ہی پیش ہوا کرتے تھے۔سلیمان نے بور پی اقوام کے ساتھ برابری كى سطم پر بيد معامدات كيے تھے۔ تاہم اٹھار ہويں صدى تك بيد بات واضح ہوگئ تھى كه وہ مراعات عثانی سلطنت کو کمزور کررہی ہیں۔ بیام اس ونت خصوصی طور پر واضح ہوگیا جب 1740ء میں عیسائیوں کوسلطنت میں بور پی نقل مکانی کرنے والوں کی طرح " تحفظ" فراہم کیا گیا جو حکومت کے کنٹرول میں مزیدنہیں رہے۔ اٹھار ہویں صدی کے اوا خرتک عثانی سلطنت کی حالت دگرگوں ہوگئ ۔ تجارت میں مزید زوال آگیا 'عرب صوبوں کے بدو قبائل قابو سے باہر ہوگئے اور مقامی یاشا' جو استنول کے مزید تالع فرمان نہیں رہے تھے' بدعنوان ہوگئے اور رعایا کا استحصال کرنے گئے۔ اُدھرمغرب کیے بعد دیگر نے فقوحات حاصل کرتا جارہا تھا۔اس کے باوجود عثانیوں کو غیرضروری فکر لاحق نہیں ہوئی تھی۔سلطان سلیم سوم نے پورپ کی کتاب ہے ایک ورق مستعار لینے کی کوشش کی اس نے بیفرض کرلیا تھا کہ مغربی خطوط برعسکری اصلاحات طاقت کے توازن کو بحال کردیں گی۔ 1789ء میں اس نے عسکری سکول کھولے اوران میں فرانسیسی اتالیق مقرر کیے۔ان سکولوں میں طلبہ کو جدید عسکری فنون کے ساتھ ساتھ، یور پی زبانیں اور نئے مغربی علوم پڑھائے جاتے تھے۔لیکن مغربی خطرے کو رو کئے کے لیے بیا اقدامات اطمینان بخش نہیں تھے۔مسلمانوں نے ہنوز اس حقیقت کا ادراک نہیں کیا تھا کہ یورب ایک بالکل مختلف قتم کا معاشرہ تشکیل کرچکا ہے۔ وہ اسلامی سلطنوں سے بہت آ گے نکل چکا تھا اور جلد ہی عالمی طاقت بن جانے والا تھا۔

ا ٹھار ہو یں صدی کے اواخر تک متیوں عظیم سلطنتیں زوال پذیر ہوچکی تھیں ۔ بیہ

#### **€155**}

اسلام کی جو ہری نااہلی یا بقتمی نہیں تھی جیسا کہ یور پی اکثر تکبر کے ساتھ سوچتے ہیں۔ ہر ذری معاشرے کا معاشرے کا دورِحیات محدود ہی ہوا کرتا ہے اور یہ سلمان ریاستیں' جو کہ ذری معاشرے کا آخری مثالی نمونہ تھیں' اپنے فطری اور ناگزیر انجام سے دوجار تھیں۔ جدید دور سے پہلے خود مغربی اور عیسائی طاقتیں بھی اسی طرح کے زوال سے گزر پھی تھیں۔ اس سے پہلے بھی مسلمان ریاستیں زوال کا شکار ہو پھی تھیں اور ہر مرتبہ مسلمان قفنس کی طرح خاک سے اٹھ کر آسان سے پہنچ گئے تھے اور عظیم ترین کارنا مے سرانجام دیتے رہے تھے۔ تاہم اس مرتبہ معاملہ مختلف تھا۔ اٹھار ہویں صدی میں مسلمانوں کے زوال کے ساتھ ہی مغرب میں ایک بالکل مختلف انداز کی تہذیب ابھر رہی تھی اور اس مرتبہ اسلامی دنیا کواس چینے کا سامنا کرنا دشوار ہور ہا تھا۔







# 

# مغرب کی آ مد (2000ء۔1750ء)

تاریخ میں مغرب کے عروج کی کوئی مثال نہیں ملتی۔ الیس کے شال میں واقع ملکوں کو صدیوں تک بیماندہ خطہ تصور کیا جاتا رہا تھا'جس نے خود کو جنوب کی بونانی رومی ثقافت سے مسلک کررکھا تھا اور بتدریج عیسائیت کا اپنا منفرد روپ اور زرگی ثقافت کی این صورت وضع کر لی تھی۔مغرب بازنطین کی عیسائی سلطنت کی پیروی کررہا تھا جہاں پورپ کی طرح رومی سلطنت منهدم نهیں ہوئی تھی۔ بارہویں اور تیرہویں صدی تک پیمغربی بورپی ملک دوسری مرکزی تقافتوں کے خوشہ چیں رہے اور سولہویں صدی تک عظیم قلب ماہیت کاعمل شروع ہو گیا جس نے مغرب کو باقی دنیا پر غالب آنے کے قابل بنادیا۔ کسی کچپڑی ہوئی قوم کا یوں عروح یالینا ایک منفرد واقعہ تھا۔ یہ عمل ساتویں اور آٹھویں صدی میں عرب مسلمانوں کے ایک بڑی عالمی طاقت کے طور پرظہور پذیر ہونے کے مماثل تھا۔ تاہم مسلمانوں نے عالمی اجارہ داری حاصل نہیں کی تھی اور نہ ہی نئ قتم کی تہذیب تشکیل دی تھی۔ جبکہ پوری نے سولہویں صدی میں اس عمل کا آغاز کرویا تھا۔ جب عثانیوں نے بورپ سے اللہ نے والے خطرے سے نمٹنے کی امید میں اپنی فوج کی مغربی خطوط پر تنظیم نو کرنے کی کوشش کی تھی تو وہ نا کام ہو گئے تھے کیونکہ وہ بہت سطی کوشش تھی۔ایک روایتی زرعی معاشرے کے لیے پورپ کو اس کے میدان میں چھاڑنے کے واسطے ضروری تھا کہ وہ اوپر سے ینچے تک خود میں تبدیلی لائے اور اینے معاشرتی معاشی تعلیمی ندہی روحانی سائی اور دانش ورانہ وھانچوں (Structures) کودوبارہ تخلیق کرے۔ جبکہ انہیں یہ سب کچھ بہت جلدی کرنا تھا اور یہی ناممکن تھا کیونکہ بورپ کو پیکامیا بی حاصل کرنے میں تین سوسال کا عرصہ لگا تھا۔ پورپ اور اس کی امریکی نوآ بادیوں کا معاشرہ بالکل مختلف معاثی بنیادوں پر استوار

#### **€160**}

تھا۔ اضافی زرعی پیداوار پر انحصار کرنے کی بجائے اس کی بنیاد میکنالوجی اور سرمایہ کاری تھی جس نے مغرب کواییے وسائل میں لامحدود اضافے کے قابل بنا دیا اس طرح مغربی معاشرہ زری کلچر کی محدودیتوں کا مزید شکارنہیں رہا۔ یہ ایک عظیم انقلاب تھا جو بیک وقت سیاسی ٔ ساجی اور دانش ورانہ محاذوں پر بریا ہوا تھا۔اس کے بارے میں کوئی پیشگی منصوبہ نہیں بنایا گیا تھا بلكه بيتواك ايسے بيچيده عمل كا نتيجه تفاجوجمهورئ سيكور ساجى دھانچوں كى تخليق كا پيش خيمه بنا تھا۔سولہویں صدی تک پورپوں نے ایک ایسا سائنی انقلاب بریا کردیا تھا جس نے انہیں ماحول پر وه گرفت عطا کی جو پیلے بھی کسی کو حاصل نہیں ہوئی تھی ۔ طب جہازرانی' زراعت اور صنعت کے میدانوں میں نی نی دریافتیں ہو چی تھیں۔ یہ دریافتیں حتی نہیں تھیں بلکہ انہوں نے مزید دریانتوں کی راہیں کشادہ کیں۔ 1600ء تک ایجادات استے بوے پیانے پر ہورہی تھیں کہ ترقی کاعمل آ گے ہی آ گے بردھتا دکھائی دے رہا تھا۔ ایک میدان میں ہونے والی دریافت دوسرے میدان میں ایجادات کا پیش خیمہ ٹابت ہوتی۔ دنیا کو نا قابل تغیر قوانین کے ذریعے چلنے والی تصور کرنے کی بجائے یور پیوں نے محسوس کیا کہ وہ فطرت کو تبدیل کرسکتے ہیں۔ جہاں زرعی ثقافت کا تخلیق کردہ روایت پیند معاشرہ اس طرح کی تبدیلی کامتحمل نہیں تھا وہاں بورب اور امریکہ کے لوگ زیادہ پراعماد ہوتے جارہے تھے۔ وہ مسلسل ترقی اور تجارت میں متواتر بہتری کی پختہ تو تع کے ساتھ سرمائے کو کاروبار میں لگانے پر آ مادہ تھے۔معاشرے میں شکینالوجی کے اس فروغ کا نتیجہ انیسویں صدی کے شنعتی انقلاب کی صورت میں ظاہر ہوا۔ مغرب کے لوگ اس قدر مطمئن اور احساس تحفظ کے حامل تھے کہ وہ زرعی معاشرے اور نداہب کی طرح ہدایت کے لیے ماضی کی طرف نہیں دیکھتے تھے بلکہ ستقبل میں جھانکنے کا حوصله رکھتے تھے۔

معاشرے کی جدیدیت پذیری کا مطلب سابق اور دانشورانہ تبدیلی ہوتا ہے۔
اہلیت سب سے زیادہ اہمیت رکھتی تھی ہرایجادیا نظام کے عملی طور پرمؤٹر ہونے کو اہمیت دی
جاتی تھی۔ مخلف سائنسی اور صنعتی پروجیکٹوں میں زیادہ سے زیادہ لوگوں کی نچلے درجوں میں
کام کرنے کی ضرورت تھی ۔ مثلاً چھپائی کرنے والے (پرنٹرز) کلرک کارخانوں میں کام
کرنے والے۔ اور نئے معیارات پر پورا اتر نے کے لیے انہیں کی نہ کی قتم کی تعلیم حاصل
کرنا ہوتی تھی۔ معیشت کو اس قدر استحکام دینے کے لیے کہ لوگوں کی زیادہ سے زیادہ تعداد
خوشجال ہوضرورت اس امرکی تھی کہ وسیع پیانے پر پیدا ہونے والی اشیاء کے خریدار بھی

# 

ہوں۔ چونکہ زیادہ محنت کش تعلیم یافتہ ہوگئے تھے اس لیے انہوں نے حکومت کے فیصلوں میں زیادہ شرکت کا مطالبہ کیا۔ اگر کوئی قوم اپنے تمام انسانی وسائل کو استعال کرنا چاہتی تو اس کے لیے ضروری تھا کہ اب تک محدود رکھے گئے یہود یوں جیسے گروہوں کو ثقافت کے مرکزی دھارے میں شامل کرے۔ فیہبی اختلافات اور روحانی آ درشوں کوتر قی میں رکاوٹ ڈالنے سے روکنا لازم تھا اور سائنس دانوں بادشاہوں اور حکومتی اہل کاروں کو فمہبی پیٹوائیت سے نجات پاناتھی۔ اس طرح جمہوریت محقیریت واداری انسانی حقوق اور سیکولرازم کے آ درش سیاسی سائنس دانوں کے خوبصورت خواب نہیں تھے بلکہ جدید ریاست کے تقاضوں سے پیدا موسے سے موسے سے سے موسے سے سے موسی کیا گیا کہ ایک جدید ریاست کے تقاضوں سے پیدا ہوئے تھے۔ یہ محسوں کیا گیا کہ ایک جدید قوم کو فعال اور پیداواری بننے کے لیے سیکولر جمہوری بنیادوں پرمنظم ہونا ہوگا اور اس حقیقت کا بھی ادراک کیا گیا کہ اگر معاشرے اپنے تمام اداروں کوعقلی اور سائنسی اصولوں کے مطابق منظم کرلیں تو وہ نا قابل تسخیر ہوجا کیں گیا دو ایت پندانہ ذری ریاستیں ان کا مقابلہ نہیں کرکیس گے۔

اسلامی دنیا کے لیے اس کے نتائج بہت برے تھے۔ جدید معاشرے اور صنعتی معیشت کی ترقی پذیر فطرت میں شامل تھا کہ وہ مسلسل توسیع پاتی رہے۔ نئی منڈیوں کی ضرورت تھی اور جب ملکی منڈیاں ناکافی ہونے لگیس تو انہیں دوسرے ملکوں میں منڈیاں تلاش کرنا پڑیں۔ چنانچہ مغربی ریاستوں نے جدید یورپ سے باہر واقع زرع ملکوں کو اپنے تجارتی جال (نیٹ ورک) میں لانے کے لیے انہیں مختلف طریقوں سے نوآبادیاں بنانا شروع کردیا۔ یہ بھی ایک پیچیدہ عمل تھا۔ نوآبادیاتی ملک برآ مدکرنے کے لیے خام مال مہیا کرتا جو یور پی صنعتوں میں کھپا دیا جاتا تھا۔ اس کے بدلے میں اُسے ستی تیار شدہ مغربی اشیاء حاصل ہوتیں جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ مقامی صنعت عموماً تباہ و برباد ہوگئ۔ نوآبادی کو یور پی خطوط پر تبدیل اور جدید ہونا پڑتا اور کم از کم کچھ''مقامیوں'' کو جدید تصورات اور اخلا قیات سے واقفیت حاصل کرنا پڑتی۔

نوآبادیاتی نظام کو زرگ نوآبادیوں نے تخریبی 'پریشان کن اور اجنبی پایا۔ چونکہ یورپ جس عمل سے تین صدیوں میں گزرا تھا اسے نہایت تیز رفآری سے حاصل کیا گیا اس لیے جدیدیت پذیری ناگزیر طور پرسطی ہوگئ تھی۔ جہاں یورپ میں جدید تصورات کافی عرصے میں بتدرج محاشرے کے تمام طبقوں میں رائح ہوئے تھے وہاں نوآبادیوں میں بالائی

#### **€162**}

طبقات \_ خاص طور پر فوج ہے تعلق رکھنے والے لوگوں کی قلیل تعداد مغربی تعلیم حاصل کرسکی اور جدیدیت کی حرکیت کی مدح خواں بن سکی۔ آبادی کی اکثریت کو قدیم زرعی نظام معاشرت کی دلدل میں ہی رہنے دیا گیا۔ چنانچہ معاشرہ منقسم ہو گیا اور بتدریج دونوں فریقین ایک دوسرے کو سیھنے سے قاصر ہو گئے۔ جولوگ جدیدیت پذیری کے عمل سے باہررہ گئے تھے وہ اینے ملک کو بالکل اجنبی ہوتا ہوا دیکھ رہے تھے جس طرح کوئی دوست بیاری کی وجہ سے ایے نقش و نگار گنوا دے اور نا قابل شناخت ہوجائے۔ ان پرسیکولرغیرملکی قانون کے ذریعے حومت کی جارہی تھی جو کہ ان کی سمجھ سے بالاتر تھے۔ ان کے شہروں کی قلب ماہیت ہوگئ تھی۔مغربی عمارتوں نے شہروں کو''جدید'' بنایا تو اکثروبیشتر''پرانا شہز'' ایک عجائب گھر' سیاحوں کی سیر کا مقام اور گئے گزرے زمانوں کی یادگار بن کررہ گیا۔مغربی سیاح اکثر و بیشتر محسوس کرتے کہ مشرقی شہروں کی بل کھاتی ہوئی گلیوں اور ظاہرہ انتشار میں وہ اکثر و بیشتر حواس باخته ہوجاتے ہیں اور راستہ بھول جاتے حالانکہ وہ بھی ایسانہیں سوچتے تھے کہ بیشتر مقای آبادی کے لیے ان کے جدید دارالحکومت بھی اس طرح ہی اوپرے (Alien) ہیں۔ لوگوں نے ایے ہی ملکوں کے اندرخود کو کھویا ہوا پایا۔سب سے بڑھ کرمعاشرے کے ہر طبقے ہے تعلق رکھنے والے مقامی افراد نے اس حقیقت پرغم و غصے کا اظہار کیا کہ وہ اپنی تقذیر کے خود مالك نہيں رہے۔ انہوں نے محسوس كيا كه وہ اپنى جروں سے كث كے ہيں اور اپنے تشخص کو گنوا رہے ہیں۔

جہاں یورپوں اور امریکنوں کو آزادی تھی کہ وہ اپنی مرضی سے جدیدیت اپنائیں اور اپنے ذاتی مقاصد کو پورا کریں وہاں نوآ بادیوں کے لوگوں کو بہت تیزی سے جدید ہونا پڑا اور انہیں کی دوسرے کے پروگرام پھل کرنے کے لیے مجبور کیا گیا۔ ادھر خود مغربی لوگوں نے اپنے معاشرے کی تبدیلی کو کرب آگیز پایا تھا۔ انہوں نے قریباً چارسوسال سیاسی اور اکثر و بیشتر خونیں انقلابات دہشت کی حکر انی نسل کھی نہیں جنگوں دیمی علاقوں کی غارت گری وسیع ساجی ابھاروں کارخانوں میں استحصال ، روحانی اضطراب اور نئے عظیم تر شہروں وسیع ساجی ابھاروں کی کارخانوں میں استحصال ، روحانی اضطراب اور نئے عظیم تر شہروں فرسیع ساجی ابھاروں کی مشہدہ کر ہے ہی تھا۔ آج ہم ترقی پذیر ملکوں میں ویسا ہی تشدد کی طرف ایک زیادہ دشوار سفر کی نشانی ہے۔ یہ بھی بچ ہے کہ مغرب میں پیدا ہونے والی جدیدروح بنیادی طور پر مختلف سفر کی نشانی ہے۔ یہ بھی بچ ہے کہ مغرب میں پیدا ہونے والی جدیدروح بنیادی طور پر مختلف ہے۔ یورپ اور امریکہ میں اس کی دوخصوصیات ہیں: ایجاد پبندی اور خودمختاری (یورپ اور

**€163**}

امریکہ میں جدیدیت کے عمل کو سیائ دانشورانہ' فذہبی اور ساجی محاذوں پر آزادی کے اعلامیوں نے تیز کیا تھا) لیکن ترقی پذیر دنیا میں جدیدیت خودمخاری کے ساتھ نہیں آئی بلکہ آزادی اور قومی خودمخاری کے ضیاع کے ذریعے آئی۔ ترقی پذیر ملک ایجاد پسندی کی بجائے مغرب کی صرف نقالی کر کے جدید ہو سکتے ہیں' جو کہ اتنا ترقی کر گیا ہے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے۔ چونکہ جدیدیت پذیری کاعمل کیساں نہیں رہا اس لیے لازمی نہیں کہ نتیجہ وہی نکلے جو مغرب کومطلوب ہو۔ اگر کیک کی تیاری کے لیے ٹھیک اجزاء دستیاب نہ ہوں ۔ اگر آئے کی مجائے چاول' تازہ کی جگہ خراب انڈے اور چینی کی بجائے گرم مصالحے استعال کیے جا کیں بجائے گرم مصالحے استعال کیے جا کیں ۔ تو نتیجہ پکوانوں کی کتاب میں بیان کیے گئے ہیں اور جمہوریت سیکولرازم' تکثیریت وغیرہ مغرب کے سے انداز میں ظہور پذیر نہیں ہوئے۔

اسلامی دنیا کوجدیدیت نے جنجھوڑ کر رکھ دیا۔ اسلامی دنیا عالمی تہذیبوں کا ایک رہنما ہونے کی بجائے یورپی طاقتوں کی طفیلی بن کررہ گئی۔نوآ بادیاتی طاقتوں نے مسلمانوں کی تو ہین کی۔ وہ مسلمان معاشرے کو پسماندہ' نااہل اور بدعنوان سجھتے تھے۔انہوں نے میسمجھ رکھا تھا کہ بور پی ثقافت ہمیشہ ترقی پیند رہی ہے۔ ان میں اس تاریخی تناظر کی کی تھی کہ وہ پیر سوچتے کہ وہ تو ایک جدیدیت سے پہلے کے زرعی معاشرے کا مشاہدہ کررہے تھے اور چندہی صديال پہلے بورب بھی ای طرح ''بيمانده' تھا۔وه مغربيول کو'مشرقيول' سے بيدائش اور نىلى اعتبار سے برتر تصور كرتے تھے اور بے شار طريقوں سے ان كى تو بين كرتے تھے۔ بيد سب غیر فطری بھی نہیں تھا۔مسلمانوں نے مغربی ثقافت کے خلاف جس عداوت اور غصے کا اظہار کیا اس نے مغرب کے لوگوں کو پریشان کردیا۔ اس کی وجہ پیتھی کہ اپنے مختلف تجربے کی وجہ سے وہ تو مغرفی ثقافت کو آزادی اور قوت عطا کرنے والی ثقافت سجھتے تھے۔مسلمانوں کا ردعمل عجیب نہیں تھا کونکہ اسلامی دنیا بہت وسیع اورسر میجک حوالے سے اہم مقامات پر محیط تھی۔ اس کو مشرق وسطیٰ ہندوستان عرب ملا نیشیا اور افریقہ کے خاصے جھے پر محیط متحدہ نوآ بادیاتی عمل کے ذریعے سب سے پہلے محکوم بنایا گیا تھا۔ ان تمام مقامات کے مسلمانوں نے بہت ابتدا ہی میں جدیدیت پذیری کے اس عمل کی شدت کو بھانپ لیا تھا۔ ان کا رومل معے مغرب کا محض رد عل ہی نہیں تھا بلکہ نظریاتی روعل تھا۔ وہ جایان کی طرح کامیابی سے اور سکون کے ساتھ جدیدیت اپنانے سے قاصررہے۔ جایان مجھی نوآ بادی نہیں بنایا گیا' اس کے

# 

معاشی ادارے مشحکم رہے اور وہ مغرب کاطفیلی بننے پر بھی مجیور نہیں ہوا۔

اسلامی و نیا پر بورپ کی بورش بھر پور اور مؤثر تھی۔ یہ مغل ہندوستان سے شروع ہوئی تھی۔ اٹھارہویں صدی کے آخری نصف میں برطانوی تاجروں نے بنگال میں مضبوطی عاصل کر لی تھی اور اس وقت جبکہ جدیدیت اپنی طفولیت میں ہی تھی تو برطانوی تاجر ہندواور مسلمان تاجروں کے ساتھ مساویا نہ طور پر رہتے تھے۔ تاہم برطانوی تجارت کے اس مرطے کو ''بنگال کی لوٹ مار'' کہا گیا ہے کیونکہ اس نے مقامی صنعت کو نقصان بہنچایا اور اس کی زراعت کو بدل دیا تاکہ بنگالی اپنے لیے نصلیس اگانے کی بجائے مغربی صنعتی منڈیوں کے لیے خام مال پیدا کریں۔ عالمی معیشت میں بنگال دوسرے درج تک گھٹ گیا تھا۔ جول جوں برطانوی بتدریج زیادہ''جدید'' اور اہل ہوتے گئے ان کا روبیہ مزید برتری والا ہوتا گیا اور انہی کی بجائے مغربی مختر یوں نے ان کی بوئے ہندوستانیوں کو''مہذب'' بنانے کا تہیہ کرلیا۔ پروٹسٹنٹ مشتریوں نے ان کی پیشت پنائی کی'جو 1793ء میں وہاں آ نا شروع ہوئے تھے۔ مکمل طور پرصنعتی معاشرہ تشکیل دینے کے لیے بنگایوں کی حوصلہ افزائی نہیں کی گئی۔

برطانوی حکر انوں نے جدید شکینالوجی کے وہی پہلو متعارف کروائے جو ان کی برتری کو منواتے اور بنگال کو طفیلی کردار ادا کرتے رہنے تک محدود رکھتے۔ برطانو یوں نے بنگالیوں کو بیہ فائدہ ضرور پہنچایا کہ وباؤں قط اور جنگ جیسی تاہیوں سے انہیں محفوظ رکھا اور اس کے نتیج میں آبادی براھ گئے۔ جس سے آبادی کی کشت اور غربت جیسے مسائل بیدا ہوگئے کوئکہ مغرب کی طرح یہاں شہروں کونقل مکانی کر جانے جیسا کوئی متبادل نہیں تھا اور سب لوگوں کو دیہاتوں میں ہی رہنا بیٹ تا تھا۔

بنگال کی معاثی حوالے سے لوٹ کھوٹ کی وجہ سے 1798ء سے 1818ء کے دوران اس پر سیاسی غلبے کی راہیں کشادہ ہوئیں ۔ برطانوی اقتدار معاہدوں اور فوجوں کے ذریعے پورے ہندوستان پر قائم ہوگیا' سوائے وادی سندھ کے جس پر 1843ء سے 1849ء کے دوران قبضہ جمایا گیا۔ اس عرصے کے دوران فرانسیں اپنی سلطنت قائم کرنے کی کوشش کرر ہے تھے۔ 1798ء میں نپولین بوناپارٹ نے مصر پر قبضہ کرلیا۔ وہ سوئز میں ایک مرکز قائم کرکے برطانویوں کے ہندوستان کو جانے والے بحری راستوں کو بند کرنا چاہتا تھا۔ وہ اپنے ساتھ عالموں کا ایک جھا' جدید یور پی ادب کی ایک لائبریری' ایک سائنسی لیبارٹری اور عربی ٹائی والا چھاپہ خانہ لے آیا۔ ابتداء میں تو ایک انتہائی اعلیٰ کارکردگی والی فوج کے ساتھ ترتی

#### **€165**}

یافتہ پورپی ثقافت کی آ مدکومشرق وسطی کے مسلمانوں نے ایک جارحیت تصور کیا۔ نپولین کی مصراور شام کی مہمات ناکام ہوگئیں۔ وہ روس کی مدد سے برطانوی ہندوستان پر شال سے تملہ کرنا چاہتا تھا۔ اس سے ایران کو ایک بالکل نئ سٹر ٹیجک اہمیت حاصل ہوگئی اور اگلی صدی کے دوران برطانیہ نے ملک کے جنوب میں ایک مرکز قائم کے رکھا جبکہ روی شال پر کنٹرول قائم کرنے کی کوشش کرتے رہے۔ دونوں طاقتیں ایران کو کمل طور پر اپنی نو آبادی نہیں بنانا چاہتی تھیں۔ (تاوقتیکہ بیسویں صدی کے اوائل میں تیل دریافت نہیں ہوگیا) تاہم دونوں نے نئ قاچار حکومت کو مغلوب کرلیا تاکہ شاہ کم از کم دونوں میں سے ایک طاقت کی تائید و جمایت کے بغیر کوئی فیصلہ کرنے کی جرائت نہ کرے۔ بڑگال کی طرح برطانیہ اور روس دونوں نے صرف بغیر کوئی فیصلہ کرنے کی جرائت نہ کرے۔ بڑگال کی طرح برطانیہ اور روس دونوں نے صرف خطرہ لاحق کو فروغ دیا جوخودان کے مفاد میں تھی اور ریلو ہے جیسی اختر اعات کو مروج نہیں کو خطرہ لاحق ہونے کا ڈرتھا۔

یورپی طاقتیں کے بعد دیگرے اسلامی ملکوں کواپی نوآبادی بناتی چلی گئیں۔ فرانس نے 1830ء میں الجیریا پر قبضہ کرلیا جبکہ نو برس بعد برطانیہ نے عدن پر قبضہ کرلیا۔ تیونس پر 1881ء میں اور البیا اور مراکش پر 1912ء میں قبضہ کیا گیا۔ 1915ء میں سائیکس پائیکاٹ معاہدے نے قریب المرگ عثانی سلطنت کو (جس قبضہ کیا گیا۔ 1915ء میں سائیکس پائیکاٹ معاہدے نے قریب المرگ عثانی سلطنت کو (جس نے نبیلی عالمی جنگ میں جمنی کا ساتھ دیا تھا) فتح کی توقع کرنے والے برطانیہ اور فرانس کے درمیان تقسیم کردیا۔ جنگ کے بعد برطانیہ اور فرانس نے شام کبنان فلسطین عراق اور اردن پر انتذاب قائم کرلیا یا ممالک محموسہ بنالیا۔ چونکہ یورپی طاقتوں نے عثانی سلطنت کے عرب صوبہ جات ہے آ زادی کے وعدے کیے تھے اس لیے اس اقدام کو وعدہ خلافی تصور کیا گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال جو اتا ترک کے نام سے مشہور ہے گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال جو اتا ترک کے نام سے مشہور ہے گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال نو اتا ترک کے نام سے مشہور ہے گئا۔ عثانی سلطنت کے بعد بھی مفرب نے ان کی معیشت پر گرفت برقرار رکھی تیل قائم کی۔ بلقان روس اور وسطی ایشیا کے مسلمان نئی سوویت یونین کی رعایا بن گئے۔ ان میں اور نہر سوئز جینے وسائل پر قبضہ جاری رکھا۔ یورپی قابضین کا ورشا کثر و بیشتر کسی تاخ تاز میں صورت میں ظاہر ہوا۔ جب 1947ء میں برطانوی ہندوستان سے نکلے تو برصغیر کو ہندو انڈیا اور مسلم پاکستان میں تقسیم کردیا گیا، جو آج تک ایک دوسرے کے دارائکومتوں کو ایشی اور مسلم پاکستان میں تقسیم کردیا گیا، جو آج تک ایک دوسرے کے دارائکومتوں کو ایشی

#### **€166**}

ہتھیاروں کے نشانے پر رکھے ہلاکت انگیز عداوت کی حالت میں ہیں۔ 1948ء بیری فلسطین کے عرب صیبہونیوں کے ہاتھوں اپنی مادر وطن گنوا بیٹے جنہوں نے اقوام متحدہ اور بین الاقوامی برادری کی تائید وحمایت سے اسرائیل کی سیکولر ریاست قائم کرلی۔ فلسطین کا چھینا جانا مغربی طاقتوں کے ہاتھوں اسلامی دنیا کی تذکیل کی ایک علامت بن گیا' جس کا ضمیر لاکھوں فلسطینیوں کی مستقل بے وطنی پر ذرابھی ملامت کرتا دکھائی نہیں دیتا۔

اس کے باوجود بالکل ابتدائی زمانے میں کچھ مسلمان مغرب کی محبت میں مبتلا تھے۔ ایرانی دانشوروں ملکوم خان (1908ء۔ 1833ء) اور آتا خان کرمانی (96-1853ء) نے ایرانیوں کو تا کید کی کہ مغربی تعلیم حاصل کریں اور شریعت کی جگد ایک جدید سیکوار قانونی نظام اپنائیں کیونکہ ترقی کا واحد راستہ یمی ہے۔ انہی حلقوں کے سیکولرلوگوں نے 1906ء کے نبتاً زیادہ لبرل علماء کے آئینی انقلاب میں حصه لیا اور قاحیاروں کو ایک جدید آئین نافذ کرنے 'بادشاہ کے اختیارات کومحدود کرنے اور ایرانی عوام کو پار لیمانی نمائندگی دینے پر مجبور کیا۔ نجف کے بیشتر مجہدوں نے آئین کی حمایت کی۔ شخ محمد حسین نائینی نے اپنی کتاب " توم کے لیے نصیحت" (1909ء) میں اپنے خیالات کا واضح طور پر اظہار کرتے ہوئے کہا کہ جبرواستبداد کو اس طریقے سے محدود کرنا شیعہ اصولوں کے عین مطابق ہے اور مغربی طرز کی آ کینی حکومت امام غایب کی واپس کے عقیدے کے بعد دوسری بہترین چیز ہے۔مصر کے ادیب رفاح التحتوی (73-1801ء) کو بور لی روش خیالی کے دور کے تصورات نے محور ۔ کردیا تھا' جس کا وژن انہیں' نلسفہ'' کی یاد دلا دیتا تھا۔وہ فرانسیبی ثقافت سے بہت متاثر تھے' عام آ دمی کو بھی تعلیم دلوانا جا ہتے تھے اور ایجاد واختراع کے عمل کو عام کرنے کے خواہاں تھے۔ وہ مصر کو اس نئ بہادر دنیا (New Brave World) میں داخل کرنے کے آرزو مند تھے۔ ہندوستان میں سیداحد خان (98-1817ء) نے اسلام کو جدید مغربی لبرل ازم سے ہم آ ہنگ كرنے كى كوشش كى \_ ان كا دعوىٰ تھا كہ جديد سائنس جوقوانين فطرت دريافت كرر ہى ہے وہ قرآن کے عین مطابق ہیں۔ انہوں نے علی گڑھ میں ایک کالج قائم کیا جہال مسلمان روایق اسلامی مضامین کے ساتھ ساتھ سائنس اور انگریزی کی تعلیم حاصل کر سکتے تھے۔ وہ چاہتے تھے کہ مسلمان برطانویوں کی نقالی کرنے کی بجائے اپنے تہذیبی تشخص کو برقرار رکھتے ہوئے جدید معاشرے میں زندگی بسر کرنے کے اہل ہوجائیں۔ ان ملکوں میں سے چند کے حکمرانوں نے نوآ بادی بننے سے پیشتر جدیدیت کو

#### **€167**}

اپنانے کی کوششیں کی تھیں۔عثانی سلطان محمد دوم نے 1826ء میں "تنظیمات" کے نام ے اصلاحات کے عمل کا آغاز کیا۔ اُس نے ین چریوں کوختم کر کے فوج کو جدید سانچے میں وهالا اورنی میکنالوجی کومتعارف کروایا۔ 1839ء میں سلطان عبدالحمید نے گولین فرمان کا اجراء کیا جس کے تحت اس کے اقترار کا دار دمدارعوام کے ساتھ ایک معاہداتی تعلق پر ہوگیا۔ اس نے سلطنت کے اداروں میں اہم اصلاحات کیں۔ تاہم جدیدیت کا زیادہ ڈرامائی پروگرام مصر کے محمد علی یاشا (1848ء ۔ 1769ء) کا تھا'جس نے مصر کو استنول سے حقیقتا آ زاد کروا دیا اورتن تنها اس پسمانده صدب کوجدید دنیا میں شامل کیالیکن اس کے طریقه کار کی سفا کی نے ظاہر کردیا کہ اس جان لیوا (Breakneck) رفتار کے ساتھ جدیدیت کو اپنانا کتنا دشوار ہے۔اس نے اینے سیاسی مخالفوں کاقتل عام کروایا۔کہا جاتا ہے کہمصر کے آب یاشی کے نظام کی بہتری کے لیے لی جانے والی جبری مزدوری کے نتیج میں تعیس ہزار کسان ہلاک ہوگئے۔ دیگر کسان محمعلی کی جدید فوج میں جبری بھرتی سے خوفزدہ ہوکر اینے اعضاء کا شخ گئے' بعض نے اپنی انگلیاں کاٹ لیس اور بعض نے اپنی آ تکھیں پھوڑ لیں۔ ملک کو سیکولر بنانے کے لیے محم علی نے نہ ہی طور پر وقف شدہ جائیدادوں کو ضبط کرلیا۔ ایک منظم طریقے سے علاء کومحدود کردیا اور ان سے ہرطرح کے اختیارات واپس لے لیے۔اس کا نتیجہ سے نکلا کہ جدیدیت کوایک صدمه انگیزمهم سجھنے والے علماء زیادہ تنگ نظر ہو گئے اور انہوں نے این ملک میں وجود پذیر ہوتی ہوئی نئی دنیا پراینے ذہنوں کے دریجے بند کر لیے۔محم علی کا بوتا اسلعیل یاشا (1803-95) کہیں زیادہ کامیاب رہا۔ اس نے نہرسورُنتمیر کروائی' نوسومیل لمبی ریل کی پٹڑی بچھوائی' اب تک غیرمزروعہ چلی آ رہی تیرہ لا کھتہتر ہزارا بکڑ اراضی کو زیر کاشت لایا گیا' لڑکوں اورلڑ کیوں کے لیے جدید سکول کھولے گئے اور قاہرہ کو ایک جدید شہر بنا دیا گیا۔ بدشمتی کی بات بیہ ہے کہ اس پروگرام کی وجہ ہےمصر دیوالیہ ہوگیا' اسے قرض لینے پر مجبور ہونا پڑا اور برطانيه کو چھوٹ دي گئي كدوه 1882ء ميں يور في حصد داروں (شيئر ہولڈرز) كے مفادات ك تحفظ کی خاطر عسکری تسلط قائم کر لے محم علی اور اسلعیل مصر کو ایک جدید آزاد ریاست بنانے کے خواہشند تھے۔اس کے بجائے جدیدیت پذیری کا نتیجہ بینکلا کہ وہ حقیقتا برطانوی نوآبادی ین گیا۔

ان اولین مصلحین میں ہے کسی نے بھی یور پی قلبِ ماہیئت کے پس پردہ تصورات کو نہیں اپنایا۔ اس وجہ سے ان کی اصلاحات سطحی ثابت ہوئیں۔لیکن بعد میں آنے والے

#### **€168**∌

مصلحین نے 'بشمول صدام حسین' جدید مغرب کی عسکری ٹیکنالو جی کو حاصل کرنے کی کوشش تو کی لیکن باقی معاشرے پراس کے بہت زیادہ اثرات میں کوئی دلچیں نہیں لی تاہم کچھ مصلحین شروع سے ہی ان خطرات سے پوری طرح آگاہ تھے۔خطرے کی گھنٹی سننے والوں میں سے يملے شخص ايرانی مصلح جمال الدين (97-1839ء) تھے' خود کو''الافغانی'' کہلاتے تھے۔شايد انہیں بیامیدر ہی ہو کہ ایک ایرانی شیعہ کی بجائے ایک افغانی سنی کی حیثیت میں وہ اسلامی دنیا کے لیے زیادہ کشش انگیز ثابت ہو سکتے ہیں۔ وہ 1857ء میں برطانوی راج کے خلاف ہندوؤں اور مسلمانوں کی عظیم بغاوت کے موقع پر ہندوستان میں موجود تھے۔ وہ عرب مصر ترکی روس یا بورپ جہاں کہیں بھی گئے انہوں نے مغرب کی بے انتہا طاقت کا مشاہرہ کیا اور انہیں یقین ہوگیا کہ مغرب جلد ہی اسلامی دنیا پر غالب آ جائے گا اور اسے کچل دے گا۔ وہ مغربی زندگی کی کھوکھلی نقالی کے خطرات کا مشاہدہ کرسکتے تھے۔انہوں نے بور پی خطرے کے خلاف اسلامی دنیا کے لوگوں کو متحد ہو جانے کی تلقین کی۔ ان کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کونی دنیا كى سائنسى ثقافت كوا بني شرائط پر لازماً اپنالينا چاہيے۔ وہ كہتے تھے كەمسلمانوں كواپني ثقافتى روايات کوتروت کو ين حياسيه اوراس کا مطلب تھا اسلام کوتروس دين حياسيه کيکن خور اسلام کو بدلے ہوئے حالات کا حل لازماً پیش کرنا اور زیادہ عقلیت پندانہ اور جدید بننا ہوگا۔ مسلمانوں کواجتہاد کے مدت دراز سے بند دروازوں کو کھولنا ہوگا اور رسول کریم ﷺ اور قرآن دونوں کی ہدایت کے مطابق اپنی آ زادعقل کواستعال کرنا ہوگا۔

مغرب کے اس اثر ونفوذ کی وجہ سے سیاست کو اسلام میں دوبارہ مرکزی حیثیت عاصل ہوگئ۔ رسول کریم بیٹی کے زمانے سے مسلمان اپنے وقت کے موجودہ حالات و واقعات کو الوہی اقد امات تصور کرتے تھے۔ وہ خدا کو تاریخ میں موجود مانتے تھے جو دنیا کو بہتر بنانے کے لیے چینئے پیش کرتا رہتا تھا۔ مسلمانوں نے سیای واقعات میں ایک الوہی معنویت پائی اور ان کی ناکامیوں اور الیوں تک نے اللہمیات اور روحانیات میں اہم پیش رفتوں کی راجیں کشادہ کیں۔ جب عبای خلافت کے زوال پا جانے کے بعد مسلمانوں نے ایک ایسا نظام معاشرت و سیاست تھیل دے لیا تھا جو قرآن سے زیادہ مطابقت رکھتا تھا تو اس وقت وہ امت کی سیاسی حالت کے بارے میں کم متفکر تھے اور محسوں کرتے تھے کہ وہ ایک واخلی نوعیت کا نہ بہت تخلیق کرنے کے لیے آزاد ہیں۔ لیکن مغرب کے ان کی زندگیوں میں مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت وتحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت وتحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت وتحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت وتحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت وتحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت وتحقیر صرف ایک سیاسی مداخلات کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی ا

#### **∮169**}

الميه بى نہيں تھی بلکہ وہ مسلمانوں کی روح تک اڑا نداز ہوئی تھی۔ بينی کمزوری ظاہر کرتی تھی کہ اسلامی تاریخ میں کوئی بجی رونما ہوگئ ہے۔ قرآن کہتا تھا کہ جو معاشرہ خداکی رضا کو تسلیم کرلے وہ ناکام نہیں ہوسکتا۔ اسلامی تاریخ اس کا شوت تھی۔ جب بھی تابی و بربادی نازل ہوئی متی مسلمانوں نے ندہب سے رجوع کیا نے حالات کے مطابق اس سے رہنمائی حاصل کی اور اس طرح نہ صرف امت کا احیاء ممکن ہوا بلکہ عظیم ترین کا رنا ہے سرانجام دیئے گئے۔ اسلامی دنیا سیکولراور بے خدا مغرب کے غلبے تلے زیادہ سے نبرد آزما ہوگئ اور اسلامی ہو کئی تعداد ان سوالات سے نبرد آزما ہوگئ اور اسلامی تاریخ کو صراط متنقم پرواپس لانے کی ان کی کوششیں بعض اوقات ما یوسانداور یاس انگیز بھی ہوگئیں۔ خود کش بمبار جو کہ اسلامی تاریخ میں ایک غیر معمولی مظہر بین ظاہر کرتے ہیں کہ وہ نوامیدی کی کیفیت کے ساتھ خطرے کا سامنا کر دے ہیں۔

الافغانی کی سیاس مہمات' جو یا تو عجیب تھیں یا غیراخلاقی' اس نئی مایوی کا شکار تھیں۔مثال کے طور پر 1896ء میں ان کے ایک شاگرد نے شاہ ایران کوفل کردیا۔مگران کے دوست اور رفیق کارمصر کے محمد عبدہ ' (1905ء۔ 1849ء) ایک زیادہ گہرے اور سلجھے ہوئے مفکر تھے۔ان کا ایمان تھا کہاس مسلے کاحل انقلاب نہیں تعلیم ہے۔اگر چہ عبدہ مصریر برطانوی قبضے کی وجہ سے رنجیدہ تھے تاہم وہ یورپ کو بہت پسند کرتے تھے۔ وہ یورپول سے میل جول رکھنے میں خوشی محسوں کرتے تھے اور مغربی سائنس اور فلفے کا وسیع مطالعہ کر سکے تھے۔ وہ جدید مغرب کے سائ تانونی اور تعلیمی اداروں کو بہت پسند کرتے تھے۔ مگران کا ا بمان تھا کہ مصر جیسے نہ ہبی ملک میں ان اداروں کو قائم نہیں کیا جا سکتا، جہاں جدیدیت کاعمل تو بہت تیز رہا ہے مگرعوام کی اکثریت اس کے دائرے سے باہر ہی رہی ہے۔ جدید قانونی اور آئینی اخر اعات کو روایتی اسلامی تصورات کے مطابق و حالنا نہایت ضروری ہے تا کہ لوگ انہیں سمجھ سکیں۔ ایک ایبا معاشرہ جس کے افراد قانون کونہیں سمجھ سکتے وہ قانون سے عاری معاشرہ بن جاتا ہے۔ مثال کے طور پرشوریٰ کا اسلامی اصول لوگوں کے لیے جمہوریت کے مفہوم کو سمجھنے میں مددگار ثابت ہوسکتا ہے۔ تعلیم میں بھی اصلاح کی ضرورت ہے۔ مدرسول کے طلبہ کو جدید سائنس پڑھنی جا ہے تاکہ وہ مسلمانوں کو اسلامی تناظر کے ساتھ نی دنیا میں داخل ہونے میں مدد دے سکیں۔ اس طرح وہ ان کے لیے بامعنی ہوجائے گی۔ضرورت اس امر کی تھی کہ شریعت کی تجدید کی جائے اور عبدہ اور ان کے نوجوان معاصر صحافی رشید رضا

#### €170}

(1935ء۔ 1865ء) دونوں جانے تھے کہ یہ ایک لمبا اور پیچیدہ عمل ہوگا۔ رضا عرب دانشوروں میں فروغ پاتے ہوئے سیکولرازم پر شععل سے جو اسلام کوعوام کی پسماندگی کا سبب تصور کرتے تھے۔ رضا کا ایمان تھا کہ اس رویے کا بقیجہ یہی نکلے گا کہ امت مسلمہ مغربی استعاریت کے شیخے میں مزید بھنس جائے گی۔ رضا ان پہلے مسلمانوں میں سے ایک بیں جنہوں نے ایک مکمل طور پر جدید لیکن اصلاح شدہ شریعت پراستوار کا ملا اسلامی ریاست کے جہوں نے ایک مکمل طور پر جدید لیکن اصلاح شدہ شریعت پراستوار کا ملا اسلامی ریاست کے قیام کی وکالت کی۔ وہ ایک ایسا کالج قائم کرنا چاہتے تھے جہاں طلبہ فقہ اور خدا ہب کے سائنس مطالع کے ساتھ ساتھ مین الاقوامی قانون عمرانیات عالمی تاریخ اور جدید سائنس بھی پر حصیں۔ اس اقد ام سے بھینی ہوجائے گا کہ اسلامی فقہ حقیقتا جدید سائنے میں ڈھل کر مشرق اور مغرب کی روایات کا سنگم بن جائے اور شریعت جو ایک زرقی ضابطہ کا نون ہے مغرب کے تشکیل دیئے ہوئے معاشرے سے ہم آ ہنگ ہوجائے۔

تصلحین کو مستقل احساس تھا کہ انہیں اسلام پر بور پی تقید کا جواب دینا ہے۔ ساس معاملات کی طرح ندہی معاملات میں بھی مغرب ہی اسلام کی ترجیحات کا تعین کررہا ۔ تھا۔ ہندوستان میں شاعر اور فلسفی محمد اقبال (1938ء۔ 1876ء) نے اس حقیقت کو واضح کیا کہ اسلام کسی بھی مغربی نظام کے مانند عقل ہے۔ درحقیقت بیتو تمام اعترافی مذاہب میں سب سے زیادہ عقلی اور ترقی یافتہ ہے۔اس کی کڑی وحدت پرتی نے انسانیت کو اساطیر کی خرافات سے نجات دلائی اور قر آن مسلمانوں کو ہدایت کرتا ہے کہ وہ فطرت کا قریبی مشاہرہ اورغور وفکر کریں نیز اینے اعمال کامتقل تجزیہ کرتے رہیں۔اس کی دجہ یہ ہے کہ عقلیت پیندانہ روح' جس نے جدیدیت کوجنم دیا ہے حقیقت میں اسلام سے نکلی تھی۔ تاریخ کی یہ تعبیر جانبدارانہ اور ادھوری تھی تاہم ای زمانے میں مغرب کے عیسائیت کوسب سے برتر عقیدہ اور بورب کو ہمیشہ ترقی کا ہراول دستہ سجھنے سے زیادہ متعقبانہ نہیں تھی۔ اقبال کا عقلیت پر اصرار انہیں تصوف کومسر دکرنے کی طرف لے گیا۔ انہوں نے اسلامی دنیا میں فروغ یاتی ہوئی باطنیت کے برعکس ایک نے رجمان کی ترجمانی کی کیونکہ ترقی کا واحد راستہ جدیدعقلیت پندی ہی دکھائی دے رہی تھی۔ اقبال مغربی فکر سے بہت متاثر رہے تھے اور انہوں نے لندن سے بی ایج ڈی کی ڈگری حاصل کی تھی۔ تاہم ان کا ایمان تھا کہ مغرب نے تسلسل (یعنی روایت) کی قبت پرترقی کی ہے اس کی سیکور انفرادیت پندی نے شخصیت کے تصور کو خدا ہے الگ کردیا ہاوراہے بت پرستانداورشیطانی بنادیا ہے۔اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ مغرب آخر کاراپنے آپ

#### **€171**}

کو تباہ و برباد کرلے گا۔ اس حقیقت کو پہلی عالمی جنگ کے بعد سمجھ لینا آسان تھا اور اسے یورپ کی اجتماعی خود تی کے طور پر دیکھا جا سکتا تھا۔ چنانچہ مسلمانوں کامشن ہے کہ وہ دنیا کو چھوڑ کر مراقبے کرنے کی بجائے شریعت کے معاشرتی مثالیوں کو نافذ کرنے والے عمل کے ذریعے زندگی کی الوبی جہت کا مشاہدہ کریں۔

اب تک ہم نے جن مصلحین کا ذکر کیا ہے وہ ایسے دانشور تھے جنہوں نے زیادہ تر تعليم يافته اشرافيه كو مخاطب كيا\_مصرمين نوجوان سكول فيچرحن البنا (49-1906ء) نے ايك تنظیم قائم کی جس نے ان کے تصورات کو عام لوگول تک پہنچایا۔ اخوان المسلمون بورے مشرق وسطى ميں ايك عوامى تحريك بن كئي اور ان كا نظريه اس وقت واحد ايبا نظريه تھا جو معاشرے کے تمام طبقوں کو متاثر کرنے کا اہل تھا۔ البنا جانتے تھے کہ مسلمانوں کو مغربی سائنس اور شیکنالوجی کی ضرورت ہے اور یہ کہ انہیں اپنے سیاسی اور ساجی اداروں کی اصلاح لازماً كرنى چاہيے۔ تاہم اصلاح پيندوں كى طرح ان كا بھى خيال تھا كەاپيا روحانى اصلاح کے دوش بدوش ہونا ضروری ہے۔ جب حسن البنانے نہرسویز کے علاقے میں برطانویوں کو عیش وعشرت کے ساتھ رہتے ہوئے دیکھا تو وہ مصری محنت کشوں کی المناک حالت سے اس تضاد کو دیکھ کررو پڑے۔انہوں نے اسے ایک مذہبی مسئلے کے طور پر دیکھا اور اس کے مذہبی حل کی ضرورت پرزور دیا۔ جہاں عیسائیوں نے جدیدیت کے چیلنے کا جواب اسے قبول کر کے دیا وہاں مسلمانوں نے اس کا جواب ایک ساجی یا سیای کوشش (جہاد) کے ذریعے دیا۔ البنا کہتے تھے کہ اسلام ایک مکمل طرز حیات ہے۔ مذہب کواس طرح نجی معاملہ قرار نہیں دیا جا سکتا ' جبیا کہ مغرب نے قرار دے رکھا ہے۔اخوان المسلمون نے نہصرف نئے دور کی روح کے مطابق قرآن کی تعبیر کرنے کی کوشش کی بلکہ اسلامی قوموں کے اتحاد معیار زندگی کو بہتر کرنے معاشرتی انصاف کے حصول عربت اور جہالت کے خلاف جنگ اور غیرملکی تسلط سے مسلمان ملکوں کوآ زادی دلانے کے لیے بھی جدوجہد کی۔نوآ بادیاتی حکمرانی کی وجہ سے مسلمان اپنی جڑوں سے کٹ گئے تھے۔ جتنا زیادہ انہوں نے دوسروں کی نقل کی' وہ ثقافتی اعتبار سے دوغلے ہوتے گئے۔ البنانے اخوانوں کوعبادات اور قرآنی طرز زندگی کی تربیت دینے کی بجائے سکول بنائے ایک جدید سکاؤٹ تحریک کی بنیاد رکھی محت کشوں کے لیے شبینہ سکول کھو لے اور

#### **€172**€

سول سروس کے امتحانات کے لیے ٹیوٹوریل کالج قائم کیے۔اخوانوں نے دیمی علاقوں میں کلینک اور ہپتال قائم کیے کارخانے بنائے جہاں مسلمانوں کو سرکاری شعبے کے مقابلے میں بہتر اجرت ملتی' صحت کی انشورنس ہوتی اور چھٹیاں ملتیں۔انہوں نے مسلمانوں کو جدید لیبر قوانین سکھائے تاکہوہ اینے حقوق کا دفاع کرسکیں۔اس تنظیم میں خامیاں بھی تھیں۔اس کے کچھ ارکان دہشت گردی میں ملوث ہو گئے اور اس کے متیج میں تنظیم پر یابندی لگا دی گئے۔ اگر چہ وہ مختلف ناموں سے بحال ہوگئ تاہم بیشتر ارکان ۔ جن کی تعداد 1948ء میں لاکھوں میں تھی ۔ ان الگ تھلگ سرگرمیوں کے بارے میں کچھ بھی نہیں جانے تھے اور اینے فلاحی اور ندہبی مثن کواہم سجھتے تھے۔ دوسری عالمی جنگ تک مصریس سب سے زیادہ طاقتور سیاس ادارہ بن جانے والی اس تنظیم کی فوری کامیابی نے ظاہر کیا کہ دانشور یا سیکولر حکومت کچھ بھی کرتی رہے عوام کی اکثریت جدید اور مذہبی ہونے کی خواہاں تھی۔اس انداز کی ساجی خدمات بہت می جدید اسلامی تحریکوں کی بھی خصوصیت بن گئی تھیں جن میں شیخ احمدیاسین کی غزہ میں قائم کردہ المجامعہ (اسلامی کائکرس) اہم تنظیم ہے ، جس نے 1967ء کی جنگ جون (JUNE WAR) کے بعد اسرائیلی مقبوضہ علاقوں میں فلسطینیوں تک جدیدیت کے ثمرات بینجانے کے لیے ایسی ہی فلاحی سلطنت (Welfare Empire) قائم کی مگر ایک اسلامی تناظر میں۔



# ایک جدیداسلامی ریاست کیا ہے؟

نوآ بادیاتی تجرب اور بورب سے کراؤ نے اسلامی معاشرے کو ہلا کرر کھ دیا۔ دنیا بے صد تبدیل ہو چکی تھی۔مسلمانوں کے لیے بیہ جاننا دشوار تھا کہ مغرب کا جواب کیسے دیا جائے كونكه درپيش چيننج بالكل نيا تھا'اس كى پہلے كوئى نظير موجود نہيں تھى۔ اگر وہ جديد دنيا ميں تكمل شریک کار کی حیثیت سے شامل ہونا چاہتے تھے تو مسلمانوں کو بیتبدیلیاں اپناناتھیں۔ خاص طور بر مغرب نے حکومت ' سائنس اور ٹیکنالوجی کو روایت پیندانہ فدہب کی یابندیوں سے بچانے کے لیے خرب اور ساست کو الگ الگ کرنا ضروری محسوس کیا تھا۔ پورپ میں عقیدے کی جگہ قوم پری لے چکی تھی جس نے پہلے تو یور پی معاشروں کو متحد رکھا تا ہم انیسویں صدى كابية تجربه مسلم انگيز ابت موار يورب كى قوى رياستول في 1870 مين ايك اسلحدك دوژ شروع کردی جو دو عالمی جنگوں کا باعث بنی۔جبیبا که نازی ہولوکاسٹ اورسوویت گولاگ (Gulag) نے واضح کردیا کہ سیکوار نظریات قدیم مذہبی تعصبات ہی کی طرح ہلاکت انگیز میں۔روشن خیال فلسفیوں کو یقین تھا کہ لوگ جتنا زیادہ تعلیم یافتہ ہوں کے وہ استے ہی زیادہ عقلیت پیند اور روادار ہوجائیں گے۔ یہ امید بھی ماضی کی مسیحاؤں والی فتناسیوں کی طرح پوٹو بیائی ثابت ہوئی۔ تاہم جدید معاشرہ جمہوریت سے خلص ہوگیا۔ جس نے بورب اور امریکہ میں بیشتر لوگوں کی زندگیوں کو زیادہ منصفانہ اور مساویانہ بنا دیا۔لیکن مغرب کے لوگوں کوجمہوری تجربے کے لیے تیار ہونے میں صدیاں لگ گئ تھیں۔ ایسے معاشروں میں جدید یارلیمانی نظاموں کو رائج کرنا ایک بالکل مختلف معامله تھا جو ہنوز غالب حد تک زرعی تھے یا مکمل طور پر جدید نہیں ہوئے تھے اور جہال لوگول کی اکثریت نے جدیدسیاسی نظریئے کونا قابل فہم پایا تھا۔

عیسائیت میں سیاست کو بھی مرکزی حیثیت حاصل نہیں رہی تھی۔ بہرحال حضرت عیسائی نے کہا تھا کہ یہ دنیا ان کی سلطنت نہیں ہے۔ صدیوں تک یورپ کے یہودی اصولی طور پر سیاست میں حصہ لینے سے گریز کرتے رہے۔ لیکن مسلمانوں کے لیے سیاست ٹانوی معاملہ نہیں تھی۔ ہم دکھے آئے ہیں کہ بیتوان کی فہہی جبتو کی آ ماجگاہ رہی تھی۔ اسلام میں نجات کا مطلب صرف گناہ سے نجات نہیں تھا بلکہ ایک ایسے منصفانہ معاشرے کی تخلیق بھی مقصود تھی مطلب صرف گناہ سے اپنی پوری ہتی کو وجودی اطاعت کے لیے وقف کردے ، جس سے جہاں کوئی فرد آ سانی سے اپنی پوری ہتی کو وجودی اطاعت کے لیے وقف کردے ، جس سے اسے سکون وطمانیت حاصل ہو۔ چنانچہ سیاست انتہائی اہم معاملہ تھا اور پوری ہیسویں صدی کے دوران ایک حقیق اسلامی ریاست کے قیام کے لیے یکے بعد دیگرے کوششیں کی جاتی رہیں۔ مگر ایسا ہمیشہ دشوار ہی رہا۔ بیتو ایک ایسی آرزوتھی جس کے لیے جہاد ضروری تھا۔

توحید کا تصور سیکولرازم کے تصور سے خارج دکھائی دیتا ہے تاہم ماضی میں شیعہ اور سنی ہر دو نے ندہب اور سیاست کی علیحدگی کو شلیم کرلیا تھا۔ عملی سیاست افراتفری والی اور اکثر و بیشتر ظالمانہ ہوتی ہے جبہ اسلامی ریاست کوئی ایسا تصور نہیں ہے جے بس نافذ کر دیا جائے بلکہ سیاسی زندگی کی تلخ حقیقوں میں قرآن کے مساویانہ مثالیے کو نافذ کرنے کے لیے تخلیق اختراع اور نظم (وسیلن) کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ غلط ہے جیسا کہ مغربی لوگ بعض اوقات تصور کرتے ہیں کہ اسلام مسلمانوں کے لیے ایک جدید سیکولر معاشرے کو تخلیق کرنا ناممکن بنا دیتا ہے بلکہ تج تو یہ ہے کہ اسلامی دنیا میں سیکولر پذیری کا عمل بہت مخلف رہا ہے۔ مغرب میں عمومی طور پر موافق سیحتے ہوئے اس کا تجربہ کیا گیا۔ ابتدائی ایام میں تو سیکولرازم کو جان میں عمومی طور پر موافق سیحتے ہوئے اس کا تجربہ کیا گیا۔ ابتدائی ایام میں تو سیکولرازم کو جان کیونکہ یہ ذہب کو ریاستی گرفت سے آزاد کرواتا تھا اور اسے اپنے روحانی آ درشوں کو سیچائی کے ساتھ بروئے عمل لانے کے قابل بناتا تھا تاہم اسلامی دنیا میں سیکولرازم میں خدہب اور کے ساتھ بروئے عمل لانے کے قابل بناتا تھا تاہم اسلامی دنیا میں سیکولرازم میں خدہب اور خربی لوگوں کو تقیدکا نشانہ ہی بنایا گیا۔

مثال کے طور پر اتاترک نے تمام مدرسوں کو بند کردیا صوفی سلسلوں کو دبایا اور مردوخوا تین کو جدید مغربی لباس پہننے پر مجبور کیا۔ اس طرح کے اقدامات ہمیشہ تخریبی ہوا کرتے ہیں۔اسلام ترکی سے معدوم نہیں ہوا بلکہ وہ زیرز مین چلا گیا۔ محمد علی نے مصری علماء پر پابندیاں لگا کمیں ان کی وقف الماک چھین لیں اور انہیں اثر ورسوخ سے محروم کردیا۔ بعدازاں جمال عبدالناصر (70۔1918ء) نے اسلام کی عسکری مخالفت کی اور اخوان المسلمون پر جرکیا

# 

گیا۔ایک اخوان نے جو کہ اس تنظیم کے خفیہ دہشت گردشعبے سے تعلق رکھتا تھا' ناصر کی جان لینے کی کوشش کی لیکن اخوانوں کی اکثریت نے 'جوکہ ناصر کے ظلم وستم سے معمور دور میں عقوبت خانوں میں عذاب سہدرہی تھی کی عفائے تقتیم کرنے یا اجلاسوں میں شرکت کے علاوہ اور کوئی اشتعال انگیز کارروائی نہیں گی۔ ایران میں پہلوی بادشاہ بھی اینے سیکولرازم کے معاملے میں سفاک تھے۔ رضا شاہ پہلوی (41-1878ء) نے علماء سے وقف الماک نچمین لیں اور شریعت کی جگدایک سول نظام نافذ کردیا۔اس نے امام حسین کے احترام میں ہونے والی عاشورہ کی تقریبات کو بند کر دیا اور ایرانیوں کے حج کرنے پریابندی لگا دی۔ اسلامی لباس ممنوع قرار دے دیا گیا اور رضا کے فوجی گلیوں میں عورتوں کے بردے اپنی تنگینوں کی نوک سے نوچ لیتے اور ککڑے کر دیتے۔1935ء میں جب لوگ اسلامی لباس کے حوالے سے امتناعی قوانین کے خلاف مشہد میں آٹھویں امام کے مزار کے احاطے میں پرامن مظاہرہ کرر ہے تھے تو فوجیوں نے گولی چلا دی اورسینکروں غیر مسلح لوگوں کو ہلاک کردیا۔ وہ علماء جنہوں نے ایران میں غیرمعمولی قوت واقتدار کا لطف اٹھایا تھا اب اپنے اثر ورسوخ کو منتا ہوا د کھےرہے تھے۔ 1973ء میں اسمبلی میں رضا پر تقید کرنے والے آیت الله مدری کو حکومت نے قتل كروا ديا اور علاء اتنے خوف زدہ ہو گئے كەانہوں نے مزيدكوكى احتجاج ندكيا۔ رضا كابيٹا اور جانشین محمد رضا شاہ (80-1919ء) بھی باپ کی طرح اسلام کا وشمن اور اس کی تذکیل کرنے والا ثابت ہوا۔ اس کے اقترار کے خلاف احتجاج کرنے والے مدرسوں کے طالب علموں کو گلیوں میں گولیاں مار کرقتل کردیا گیا' مدرسے بند کردیئے گئے اور ممتاز علماء کو اذبیتیں وے دے کر ہلاک کردیا گیا' زندال میں ڈال دیا گیا اور ملک بدر کردیا گیا۔ بیسکولر حکومت بالكل بھى جمہورى نہيں تھى۔ شاہ كى خفيد بوليس ساداك (SAVAK) ايرانيوں كومقدمہ چلائے بغير قيد ميں ڈال دين'ان كوتشدد اور تذليل كا نشانه بناتي اور وہاں كسى حقيقي نمائندہ حكومت كا کوئی امکان تکنہیں تھا۔

قوم پرتی ( نیشنل ازم ) بھی جس کو یور پی خود بیسویں صدی کے اواخر میں ترک کرنا شروع ہوگئے ہے مسائل انگیز خابت ہوا۔ طویل عرصے سے امت کی وحدت ایک بنیادی مثالیہ چلی آ رہی تھی اور اب اسلامی دنیا بادشاہتوں اور جمہوریاؤں میں تقیم ہوگئی تھی جن کی سرحدیں مخربی طاقتوں نے بنائی تھیں۔قومی روح کوتھکیل دینا آ سان نہیں تھا ( کیونکہ مسلمان خود کوعثانی شہری اور دارالاسلام کے ارکان تصور کرنے کے عادی ہو چکے تھے۔ بعض

اوقات قوم پرسی بالکل منی رخ اختیار کرگی اور مغرب سے نجات کی خواہش کو پورا کرنے کا وسلہ بن گئی۔ پچھنی وجود میں آنے والی قومیں اس طرح تخلیق کی گئی تھیں کہ اس کے عوام کے ماہیں تناو موجود تھا۔ مثال کے طور پر سوڈان کے جنوبی جصے میں عیسائیوں کی اکثریت تھی جبکہ شال میں مسلمان اکثریت میں تھے۔ جولوگ ذہبی اصطلاحوں میں اپنے تشخص کے عادی شال میں مسلمان اکثریت میں تھے۔ جولوگ ذہبی اصطلاحوں میں اپنے تشخص کے عادی تھے ان کے لیے ایک مشتر کہ سوڈانی قوم پرسی کو تسلیم کرنا مشکل تھا۔ بید مسئلہ لبنان میں تو بہت زیادہ خطرناک روپ اختیار کر گیا جہاں آبادی کم از کم تین نہ بی برادر بول میں برابر برابر منتقم تھی یعنی سی شیعہ اور میر ونائٹ عیسائی اور اس سے قبل بید سب خود مختار رہے تھے۔ چنا نچ اقتدار میں شراکت ناممکن ثابت ہوئی۔ آبادیاتی ٹائم بم خانہ جنگی (90-1975ء) کی صورت میں پوٹا جس نے ملک کو المناک انداز میں تقسیم کردیا۔ شام مصریا عراق جیسے دوسرے ملکوں میں قوم پرسی کو اشرافیہ نے قبول کرلیا لیکن زیادہ روایت پہندعوام نے اسے دوسرے ملکوں میں قوم پرسی کو اشرافیہ نے قبول کرلیا لیکن زیادہ روایت پہندعوام نے اسے شیم نہیں کیا۔ ایران میں پہلویوں کی قوم پرسی اسلام کی براہ راست و شمن تھی۔ اس نے ملک کو شامی شامی میں تو رائے کی قدیم فاری شافت پرسی ساستوار کرنے کی کوشش کی۔

جمہوریت نے بھی مسائل پیدا کیے۔ جومصلحین جدیدیت کو اسلام کی بنیا دول پر استوار کرنا چاہتے تھے انہوں نے واضح کیا کہ جمہوریت کا تصور اسلام کے لیے خطرنا ک ہے۔ اسلامی قانون شور کی اور اجماع کے اصولوں کو بنیا دی اہمیت دیتا ہے جس کے مطابق کوئی بھی قانون امت کی اکثریتی رائے سے بنایا جاتا ہے۔خلفائے راشدین اکثریتی ووٹوں سے منتخب ہوئے تھے۔ بیسب چیزیں جمہوریت سے بالکل مطابقت رکھتی تھیں۔

مسئلہ صرف وہ طریقہ تھا جس کے تحت مغرب جمہوریت کی تعریف اس طرح کرتا تھا ''عوام کی حکومت' عوام کے ذریعے اورعوام کے لیے۔'' اسلام میں عوام نہیں بلکہ خدا کسی حکومت کو جائز قرار دیتا ہے۔ انسانوں کو اس قدر ابھیت دینا ایک طرح کا ''شرک'' ہے' کیونکہ اس سے خدا کے قادر مطلق ہونے پر ذک پڑتی ہے۔ تاہم مسلمان ملکوں کے لیے ایسا کرنا نامکن نہیں تھا کہ وہ مغربی نعروں کے بغیر حکومت کی نمائندہ صورتوں کو متعارف کروائیں۔لیکن عملی طور پر جمہوریت کے تصور کو دھندلا دیا گیا۔ ایران میں 1906ء کے آئین انقلاب کے بعدا برانیوں نے جملس (اسمبلی) قائم کی توشاہ نے روسیوں کی مدد سے اسے ختم کردیا۔ بعد میں جب 1920ء کی دہائی میں برطانوی ایران کو محروسہ ملک بنانے کی کوشش کردیا۔ بعد میں جب 1920ء کی دہائی میں برطانوی ایران کو محروسہ ملک بنانے کی کوشش کردیا۔ بعد میں

امریکیوں نے محسوس کیا کہ وہ انتخابات کے نتائج کو اپنے حق میں حاصل کرنے کے لیے اکثر وبیشتر دھاندلی کرتے ہیں۔ بعد میں امریکیوں نے غیر مقبول محمد رضا شاہ کی جمایت کی جس نے اپنے جدیدیت کے پروگرام کے نفاذ کے لیے ندصرف مجلس کوختم کردیا بلکہ ایرانیوں کے ان بنیادی انسانی حقوق کی بھی نفی کی جن کی جمہوریت صانت دیتی ہے۔ اس سے دہر سے معیارات کا بھی بتا چلتا ہے۔ مغرب اپنے عوام کے لیے جمہوریت کا دعویٰ تو فخر سے کرتا ہے تاہم مسلمانوں کو آمریت قبول کرنے پر مجبور کیا جاتا ہے۔ 1923ء سے 1952ء کے دوران مصر میں سترہ عام انتخابات ہوئے جو سب کے سب مقبول عام وفد پارٹی نے جیت لیے گر وفد کوصرف پانچ مرتبہ حکومت کرنے کی اجازت دی گئی۔ انہیں یا تو برطانیہ نے یا مصر کے بادشاہ نے جرا اقتدار سے محروم رکھا۔

چنانچے مسلمانوں کے لیے ایک ای جدید جمہوری ریاست قائم کرنا مشکل تھا جس میں مذہب نجی دائرے تک محدود ہوتا۔ دیگر حل قدرے تلخ دکھائی دیتے ہیں۔ 1932ء میں سعودی عرب میں بادشاہت قائم ہوئی جس کی بنیاد وہابیت تھی۔ سرکاری عکتہ نظریہ تھا کہ آئین غیر ضروری ہے کیونکہ حکومت کی اساس قرآن ہے۔ سعودیوں کا دعویٰ تھا کہ وہ جزیرہ نمائے عرب میں حقیقی اسلام کے وارث ہیں جبکہ علاء نے ریاست کو جائز قرار دے دیا۔ اس کے جواب میں بادشاہوں نے روایت پیندانہ فدہی اقدار کو تا فذکیا۔ عورتوں کو پر دے میں اور الگ تھلگ رہنے کا تھم دیا گیا 'جوا اور شراب ممنوع قرار دے دیا گیا اور چوروں کے ہاتھ کا لیہ جبکہ میں سزاؤں کو قانون کے نظام میں شامل کرلیا گیا۔ مثال کے طور پر اخوان المسلمون ابتداء ہی سعو وایوں کے اسلامی سزائیں استعال کرنے کو نامناسب اور غیرمہذب قرار دے کرتے ید کرتے کی قبل آرہی ہے۔خصوصاً اس صورت میں کہ حکمران اشرافیہ بے بناہ دولت مند دے کرتے میکہ دولت کی غیرمساویا نہ قسیم قرآنی اقدار کی زیادہ شکین خلاف ورزی ہے۔

پاکتان ایک اور جدید اسلامی تجربہ ہے۔ ریاست کے بانی محم علی جناح" (1948ء۔ 1876ء) سیکولر آ درش کے گرویدہ تھے۔ اورنگزیب کے زمانے سے مسلمان مردوستان میں ناخوش تھے اورخود کو یہاں غیر محفوظ محسوں کرتے تھے۔ انہیں اپنے تشخص کے محموث کا خوف لاحق تھا اور وہ ہندو اکثریت کی طاقت پر مضطرب تھے۔ بیخوف واضطراب محصوفے کا خوف لاحق تھا اور وہ ہندو اکثریت کی طاقت پر مضطرب تھے۔ بیخوف واضطراب 1947ء میں برطانیہ کی طرف سے برصغیر کی تقسیم کی وجہ سے اس وقت زیادہ گہرا ہوگیا جب دونوں طرف فرقہ وارانہ فسادات پھوٹ پڑے اور ہزاروں لوگ جان سے ہاتھ دھو ہیں ہے۔ محمد

# 

علی جنائ آیک ایبا سیاس ماحول تخلیق کرنا چاہتے سے جس میں مسلمان اپ غذہ بی تشخیص کی وجہ سے محدود نہ ہوں۔ لیکن ایک مسلمان ریاست کے لیے اس کا کیا مطلب ہوتا جو ''سیکولا' بنخ کے لیے اسلامی علامتوں کو بہترین طور پر استعال کرتی ہو؟ ابوالاعلی مودودی (1903-79) کی قائم کردہ جماعت اسلامی نے شریعت کے زیادہ سخت نفاذ پر زوردیا اور 1956ء میں آئین نے پاکتان کو با قاعدہ طور پر ایک اسلامی جمہور بیقرار دے دیا۔ اس سے 1956 میں آئین نے پاکتان کو با قاعدہ طور پر ایک اسلامی جمہور بیقرار دے دیا۔ اس سے ایک آرزو کی عکامی ہوتی تھی جو کہ اب ملک کے سیاسی اداروں میں جسم ہونا تھی۔ جزل محمد ایک آرزو کی عکامی ہوتی تھی جو کہ اب ملک کے سیاسی اداروں میں جسم ہونا تھی۔ جزل محمد ایوب خان (69-1958ء) کی حکومت و لیے ہی جارحانہ سیکولرازم کی مثال تھی جس کا ہم تذکرہ کرچکے ہیں۔ انہوں نے اوقاف کو قومیا لیا' مدرسوں کی تعلیم پر پابندیاں لگا دیں اور ایک خالصتا سیکولر نظام قانون کو رائج کیا۔ ان کا مقصد اسلام کو ایک مبذب (Civil) اور ریاتی کنٹرول کے تابع غد ہب بنانا تھا لیکن اس کے نتیج میں اسلام پندوں سے تناؤ پیدا ہوگیا اور کئرارایوب زوال سے دوچار ہوئے۔

1970ء کی دہائی کے دوران اسلام پند تو تیں حکومت کی مخالفت میں سیجا ہوگئیں اور لیفٹٹ سیکورسٹ وزیراعظم ذوالفقارعلی بھٹو (79-1928ء) نے جوئے اور شراب پر پابندی لگا کر آئیس ہمنوا بنانے کی کوشش کی لیکن بیا اقدامات غیراطمینان بخش ٹابت ہوئے اور چولائی 1977ء میں دائے العقیدہ مسلمان جزل جم ضیاءالیق نے کامیابی سے انقلاب برپاکردیا اور ایک بناوٹی طور پر زیادہ اسلامی حکومت قائم کی۔ انہوں نے روایق مسلم لباس کو دوبارہ رواج دیا اور اسلامی تعزیری اور تجارتی تو انین کو نافذ کیا۔ لیکن صدر ضیا نے بھی اسلام کوسیاک اور معاشی معاملات سے الگ رکھا بلکہ ان معاملات میں ان کی پالیسی علائیے طور پر سیکورتھی۔ اور معاشی معاملات سے الگ رکھا بلکہ ان معاملات کے بعد سے پاکتانی سیاست نمی ناؤ رقابتوں اور اشرانی طبقوں کے درمیان برعنوانی کے سکینڈلوں سے بھری ہوئی ہے نیز اسلام کو بیندوں کا اثر کم ہوگیا ہے۔ اسلام پاکتان کے شخص کے لیے اب بھی اہمیت رکھتا ہے اور معالوں کا اثر کم ہوگیا ہے۔ اسلام پاکتان کے شخص کے لیے اب بھی اہمیت رکھتا ہے اور معالوں کے اقدام کی بیاتی کی باقیات ہے جو کیاں طور پر خرہب سے اقتدار کی علیحدگی کے قائل معاملات کی بیصورت آ درش سے کوموں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہمشیارون پر خمیا معاملات کی بیصورت آ درش سے کوموں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہم تھیارون پر خمیا میں کرائے میائی حصہ بے معاملات کی بیصورت آ درش سے کوموں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہم تھیارون پر خمیم معاملات کی بیصورت آ درش سے کوموں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہمائی حصہ بے معاملات کی بیصورت آ درش سے کوموں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہمائی حصہ بی نائر میائی حصہ بیائی حصہ بی

# 

بی کے ساتھ غربت وافلاس میں جی رہا ہے ہیدایک الی صورتحال ہے جو کہ حقیقی اسلام کے احساس ہمدردی کے منافی ہے۔ اسلام پند جو محسوس کرتے ہیں کہ وہ ریاست کے جبر کا شکار ہیں پڑوی ملک افغانستان کی بنیاد پرست طالبان حکومت جیسی حکومت اپنے ملک میں بھی نافذ کرنا جاہتے ہیں۔

برحقیقت اپنی جگه که مسلمان ابھی تک بیسویں صدی کا مثالی نظام معاشرت و سیاست حاصل نہیں کر سکے تا ہم اس کا پرمطلب نہیں ہے کہ اسلام جدیدیت سے مطابقت نہیں ر کھتا۔ اپنی ساری تاریخ میں مسلمان ریائی ڈھانچوں کو ایک اسلامی مثالیے کے مطابق تشکیل دیے کے لیے جدو جہداورایک درست رہنما کی جبچو کرتے رہے ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی بھی ندہبی قدر کی طرح سی اسلامی ریاست کا تصور بھی ماورائی (Transcendent) ہے اسے بھی انسانی صورت میں طاہر نہیں کیا جاسکا اور یہ ہمیشہ کمزور اور ناقص انسانوں کی گرفت ے نکل جاتا ہے۔ فرہی زندگی دشوار ہوتی ہے جبکہ ہماری جدید ثقافت کی سیکور عقلیت پندی تمام بری روایوں کے لوگوں کے لیے خصوصی مسائل بیدا کرتی ہے۔عیسائی ، جو کہ سیاست کی نبت عقیدے سے زیادہ مغلوب ہیں' اینے ندہب کو جدید حسیت سے ہم آ ہنگ کرنے کی جدوجہد میں عقائدی مسلوں سے نبردآ زما ہورہے ہیں۔مثال کے طور پر وہ حضرت عیسیٰ کی الوہیت یر بحث کررہے ہیں' کچھ لوگ عقیدے کی قدیم صورتوں سے چمٹے ہوئے ہیں جبکہ دیگرلوگ زیادہ انقلابی حل ڈھونڈ رہے ہیں۔بعض اوقات سی بحثیں اذیت دہ ہوجاتی ہیں' یہاں تک کہ تلخ کلام بھی ہونے لگتی ہے۔اس کی مجدید ہے کہ بید معاملات عیسائی بصیرت کے قلب میں نہاں مذہبیت کوچھو لیتے ہیں۔ ایک جدید اسلامی ریاست کے لیے جدوجہدای مخمصے کے مماثل ہے۔ ہرزمانے کے مذہبی لوگوں کواپنی روایات کے تحت اپنی مخصوص جدیدیت کے چیلنج کا جواب دینا ہے اور اسلامی حکومت کی ایک مثالی صورت کی جبتی کو انو کھانہیں سمجھنا جا ہے بلکہ اے جو ہری طور پرایک فرہی سرگری تصور کرنا جاہے۔

# بنياد برستى

مغربی میڈیا اکثروبیشتر یہ تاثر دیتا ہے کہ'' بنیاد پرسی'' کے نام سے مشہور ندہی جدوجہد' جوبعض اوقات متشددانہ بھی ہوجاتی ہے' ایک خالصتاً اسلامی مظہر ہے۔ جبکہ معاملہ سے نہیں ہے۔ بنیادیت ایک عالمی (گلوبل) حقیقت ہے اور جاری جدیدیت کے جواب میں ہر بڑے عقیدے میں رونما ہو چکی ہے۔ بنیاد پرستانہ یہودیت ہے' بنیاد پرستانہ عیسائیت ہے' بنیاد پرستانه مندومت سے بنیاد پرستانه بده مت سے بنیاد پرستانه سکه مت سے اور بہال تک کہ بنیاد پرستانہ کنفیوشس مت بھی موجود ہے۔عقیدے کی بیشم سب سے پہلے امریکہ میں عیسائیت میں بیپویں صدی کے شروع میں رونما ہوئی تھی۔ وہ اتفاقی نہیں تھی۔ بنیا دیرتی کوئی ہمہ کیرتم کی تحریک نہیں ہے بلکہ بنیاد ریتی کی ہرصورت کیہاں تک کدایک ہی روایت میں بھی ا آ زادانه طور پر بروان چڑھتی ہے اور اپنی علامتوں اور ولولوں کی حامل ہوتی ہے تاہم اس کی مختلف قسموں میں ایک خاندانی مشابہت ہوتی ہے۔ دیکھا یہ گیا ہے کہ کوئی بنیاد پرستانہ تحریک مغربی بدیدیت کے ظہور کے رعمل میں فوری طور پرنہیں اجرتی بلکہ صرف اس وقت رونما ہوتی ہے جب جدیدیت پذیری کاعمل کافی آگے بڑھ چکا ہوتا ہے۔ ابتداء میں مذہبی لوگ ا نی روایتوں کی اصلاح کی کوشش کرتے ہیں اور جدید ثقافت کو اپناتے ہیں۔ جبیبا کہ ہم دیکیر کے ہیں کہ سلمان مصلحین نے ایما ہی کیا تھا۔ تاہم جب ان اعتدال ببندانہ اقدامات کو بے سود پایا جاتا ہے تو مچھلوگ زیادہ انتهالبندانہ طریقے استعال کرنے لکتے ہیں اور یوں ایک بنیاد پرستانہ تحریک جنم لے لیتی ہے۔ ماضی پر نظر ڈالیں تو پتا چاتا ہے کہ بنیاد پرتی سب سے سلے جدیدیت کے شوکیس امریکہ میں پیدا ہوئی اور باقی دنیا میں بعد میں۔ در حقیقت تیول

#### **€**181**﴾**

تو حیدی نداہب میں سے اسلام میں بنیاد پرتی سب سے آخر میں تب رونما ہوئی جب 1960ء اور 1970ء کے عشروں میں جدید ثقافت اسلامی دنیا کے اندر جڑ پکڑنا شروع ہوئی۔اس وقت تک بنیاد پرتی عیسائیوں اور یہود یوں میں خوب رائخ ہو چکی تھی جو کہ جدیدیت کے تجربے سے بہت پہلے گزر چکے تھے۔

تمام مذاہب کی بنیاد پرست تحریکیں کیسال خصوصیات کی حامل ہوتی ہیں۔وہ اینے وعدے پورے نہ کرنے والی جدیدیت سے ایک گہری مایوی اور تنفر کو منکشف کرتی ہیں۔ وہ حقیقی خوف کو بھی ظاہر کرتی ہیں۔ میں نے جتنی بنیاد پرستانہ تر یکوں کا بھی مطالعہ کیا ہے وہ سب اس بات کی قائل تکلیں کرسیکور حکومت نے ندہب کومٹا دینے کا تہید کیا ہوا ہے۔ تاہم بید رقمل ہمیشہ خوف کے تحت ہی سامنے نہیں آیا۔ ہم دیکھ چکے ہیں کہ اسلامی دنیا میں سیکولرازم کو اکثر بہت جارحانہ انداز میں نافذ کیا جاتا رہا ہے۔ بنیاد پرست لوگ جدیدیت کی بورش ہے پہلے فیضان کے لیے ماضی کے''سنہری دور'' کی طرف دیکھا کرتے تھے لیکن وہ مریضا نہ طور یر وسطی عہد کی طرف واپس نہیں جارہے ہیں۔ یہ سب حقیقت میں جدید تر یکیں ہیں اور ہمارے زمانے کے علاوہ کسی دوسرے زمانے میں رونما ہو بھی نہیں سکتی تھیں۔ ندہب کی نئی تعبیر کے حوالے سے بیرسب اختراع پیند اور انقلابی ہیں۔ اس طرح بنیاد برتی جدید منظر کا ایک لازمی حصہ ہے۔ جہاں کہیں بھی جدیدیت جزیں پکڑتی ہے' وہیں ایک بنیاد پرستانہ تحریک اس کے شعوری رومل کے طور پر رونما ہوجاتی ہے۔ بنیاد پرست لوگ کسی جدید پیش رفت کی مخالفت اپنی روایت پرضرورت سے زیادہ اصرار کے ذریعے کرتے ہیں۔ وہ سب کے سب یہاں تک کہ امریکہ میں بھی ۔ جمہوریت اور سیکولرازم پرشدید تقید کرتے ہیں۔ چونکہ عورتوں کی آ زادی جدید ثقافت کا ایک نمایاں کارنامہ ہے اس لیے بنیاد پرست لوگوں روایت زرعی صنفی کردار پر نیز عورتوں کو پردے اور گھر میں واپس جانے پر زور دیتے ہیں۔ لہذا بنیاد برست کمیونی کو جدید تجربے کے دھند لے رُخ کے طور پر دیکھا جا سکتا ہے۔ یہ جدیدیت کے بعض زیادہ تاریک پہلوؤں کوبھی نمایاں کرسکتی ہے۔

چنانچہ بنیاد پرتی جابرانہ سیکورازم کے ہمراہ موجود ہوتی ہے۔ بنیاد پرست لگ بھگ ہمیشہ یہ محسوں کرتے ہیں کہ لبرل یا جدت پسند حکومت ان کی مخالف ہے۔ اس کے نتیج میں ان کے نظریات اور رویہ زیادہ انتہا پسندانہ ہوجاتا ہے۔ ٹینی می کے مشہور سکوپس مقد ہے (1925ء) کے بعد جب پروٹسٹنٹ بنیاد پرستوں نے پیلک سکولوں میں نظریہ ارتقا کی

#### **€182**}

تدریس کورو کنے کی کوشش کی تھی سیکوار بریس نے ان کا اس قدر مضحکہ اڑایا کہ ان کی الہیات میں زیادہ رومل پیدا ہوگیا اور وہ ساس منظرناہے پر بائیں سے انتہائی دائیں جانب مڑ گئے۔ جب سیکولر تنقید بہت زیادہ شدید ہوتو بنیاد پرستوں کار عمل اس سے بھی زیادہ شدید ہوتا ہے۔ لہذا بنیادیری معاشرے میں ایک بڑے شگاف کو منکشف کرتی ہے جو کہ سیکولر ثقافت کو برتے والوں اور اسے برائی سیھنے والوں کو تقسیم کردیتا ہے۔ جوں جوں وقت گزرتا جاتا ہے دونوں فریق اتنا ہی زیادہ ایک دوسرے کو سجھنے سے قاصر ہوتے جاتے ہیں۔ یوں بنیاد برتی لبرل یا سیکولرلوگوں کے ساتھ کسی ثقافت یا قوم کے اندر ہی ایک داخلی جھڑے کی صورت میں شروع ہوتی ہے۔مثال کے طور پر پہلی صورت میں مسلمان بنیاد پرست مغرب یا اسرائیل جیسے خارجی ر شمن کی بجائے اپنے ایسے ہم وطنوں یا سلمانوں کی مخالفت کریں گئے جو جدیدیت کے بارے میں زیادہ مثبت رائے کے حامل ہوں۔ایسا اکثر و بیشتر ہوتا ہے کہ بنیاد پرست مرکزی وھارے کی ثقافت ہے الگ ہوکراپنا خالص عقیدے کا ایک حصار تخلیق کر لیتے ہیں۔ (مثال کے طور پر جبیا کہ بروشلم یا نیویارک میں انتہائی زیادہ روایت پیند یہودی کرتے ہیں ) بعض اوقات وہ جارحیت کا مظاہرہ بھی کرتے ہیں جو مرکزی دھارے کوواپس سیدھے راستے پر لانے اور دنیا کو دوبارہ یاک کرنے کے لیے کئی صورتیں اختیار کرسکتا ہے۔ تمام بنیاد پرست محسوس کرتے ہیں کہ وہ بقا کی جنگ لڑ رہے ہیں اور چونکدان کی پشت دیوار سے لگی ہوتی ہے اس لیے وہ یقین کر سکتے ہیں کہ انہیں جنگ لڑنا ہی ہوگی۔اس سوچ کے ساتھ بھی بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کچھ بنیاد برست دہشت گردی اختیار کر لیتے ہیں۔ تاہم اکثریت تشدد آمیز کارروائیاں نہیں کرتی بلکہ زیادہ قانون پیندانہ طریقے سے اپنے عقیدے کے احیاء کی کوشش کرتی ہے۔

جہاں تک فرہب کو گوشے ہے نکالنے اور مرکزی سٹیج پرلانے کا تعلق ہے تو بنیاد پرست کامیاب رہے ہیں لہذا اب یہ بین الاقوا می معاملات میں ایک بار پھر اہم کر دار اداکر رہا ہے۔ یہ ایک ایس بیش رفت ہے جس کے بارے میں بیسویں صدی کے درمیان میں سوچا ہمی نہیں جا سکتا تھا' جب سیکولر ازم عروح پر دکھائی دیتا تھا۔ یقیناً 1970ء کی دہائی ہے اسلامی دنیا کا معاملہ بھی ایسا ہی چلا آ رہا ہے تاہم بنیاد پرسی فدہب کو ایک سیاسی مقصد کے طور پر تو یہ تحریکییں سیکولر لوگوں کے عوامی زندگیوں سے الوہیت کو زکال دینے کے عمل کے خلاف بغاوتیں ہیں نیز جدید دنیا میں روحانی اقدار کو

#### **∮183**∲

غالب کرنے کی مسلسل مایوسانہ کوشش۔ تاہم بنیاد پرسی کی آگ کو تیز کرنے والی مایوی اور خوف ندہی روایت کو تیز کرنے والی مایوی اور خوف ندہی روایت کو تھی مسخ کردیتے ہیں اور اعتدال اور مصالحت و مفاہمت کی تبلیغ کرنے والوں کی قیمت پراس کے جارحانہ پہلوؤں کو زیادہ ابھار دیتے ہیں۔

اسلامی بنیاد پرتی ان عومی خصوصیات سے بہت زیادہ مملو ہے۔ تاہم یہ سوچنا درست نہیں ہے کہ خود اسلام ہی کوئی متشددانہ یا جنونی خصوصیت رکھتا ہے جومسلمانوں کو جدیدیت کے جنونی اور متشددانہ استرداد پر اکساتی ہے۔ مسلمان بھی دنیا کے تمام نداہب کے بنیاد پرستوں جیسے ہی ہیں اور ان میں جدید سیکور ثقافت کے بارے میں گہرے شکوک مشترک طور پرموجود ہیں۔ یہ بھی ذکر کردینا چاہیے کہ مسلمان' نبنیاد پرتی'' کی اصطلاح استعمال کرنے پر جو اعتراض کرتے ہیں وہ بالکل درست ہے کیونکہ امر کی پروسٹنوں نے تو اسے مثر یہ طور پر اصول کر تے ہیں وہ بالکل درست ہے کیونکہ امر کی پروسٹنوں نے تو اسے مثر یہ طور پر اصول کی ترجمانی کرتی ہے اور چونکہ تمام دکھے ہیں ''اصول'' کی اصطلاح اسلامی فقہ کے بنیادی اصولوں کی ترجمانی کرتی ہے اور چونکہ تمام مسلمان ان پر متفق ہیں اس لیے سارے ہی مسلمانوں کو''اصولیہ'' اصولیہ'' کی اصطلاح ہے جس کے ذریعے ہمیں ان کہا جا سکتا ہے۔ تاہم تمام خامیوں کے باوجود یہ واحد اصطلاح ہے جس کے ذریعے ہمیں ان جنگ آزما نہ ہی تحریک کے خاندان کا ذکر کرنا ہے جبکہ اس کا تسلی بخش متبادل ڈھونڈنا کافی مشکل ہے۔

#### **€184**

(اسلام سے پہلے کے زمانے کی جہالت اور سفاکی) کے خلاف جنگ کی تھی اس طرت آخ کے مسلمانوں کو مغرب کی جدید جاہلیت کے مقابلے کے لیے اپنی ساری قوتوں کو استعمال کرنا چاہیے۔

تاہم سُنّی دنیا میں اسلامی بنیاد رستی کے حقیق بانی سید قطب (66-1906ء) تھے جو کہ مودودی سے بہت متاثر تھے۔ اگر چہ وہ حقیقت میں انتہا پیندنہیں رہے تھے تاہم مغربی نقافت اور سیکولر سیاست کے حوالے سے جوش اور ولولے سے لبریز تھے۔ 1953ء میں اخوان المسلمون كاركن بننے كے بعد بھى وہ ايك ايسے اصلاح پند ہى رہے جومغربى جمہوريت كوايك اسلامی جہت دینے کے بارے میں پرامید تھا جس سے ایک کاملاً سیکور نظریے کے رطب و یابس سے بچا جاسکتا ہو۔ تاہم 1956ء میں ناصر نے انہیں اخوان المسلمون کا رکن بننے کی یاداش میں قید کردیا اور عقوبت خانے میں وہ اس سوچ کے قائل ہو گئے کہ مذہبی اور سیکولرلوگ ایک ہی معاشرے میں امن کے ساتھ نہیں رہ سکتے۔انہوں نے اخوانوں پر ہونے والے ظلم و ستم کا مشاہدہ کیا اورمصر میں مذہب کے کردار کومحدود کرنے کے ناصر کے واضح عزم برغور وفکر کیا۔ وہ جاہلیت کی تمام خصوصیات کو دیکھ سکتے تھے' جے انہوں نے الیمی بربریت قرار دیا جو ہمیشہ عقیدے کی وشمن رہی تھی اور مسلمان یا بند ہیں کہ رسول کریم ﷺ کی مثال برعمل کرتے ہوئے موت تک اس سے جنگ لڑیں۔ قطب مودودی سے آ کے چلے گئے تھے جو کہ صرف غيرمسلم معاشروں كو'' جاہليٰ' قرار ويتے تھے۔ جاہليت كى اصطلاح كوروايق مسلمان مؤرخ عرب میں اسلام سے پہلے کے زمانے کو بیان کرنے کے لیے ہی استعال کرتے آئے تھے کین قطب نے اس کا اطلاق معاصر مسلمان معاشرے پر بھی کیا۔ ناصر جیسے حکمران جو ظاہرہ طور پر اسلام کا نام لیتے ہیں مگر ان کی گفتار واعمال ثابت کرتے ہیں کہ وہ مرتد ہیں لہذا مسلمانوں پر فرض ہے کہ وہ ایس حکومت کوختم کردیں بالکل ای طرح جس طرح رسول کریم ﷺ نے مکہ کے مشرکوں (آپﷺ کے عہد کی جاہلیت) کواپنی اطاعت پرمجبور کردیا تھا۔ ناصر کے متثددانہ سیکورازم کی وجہ سے قطب نے اسلام کی ایک الیم صورت وضع کی جس نے قرآن کے پیغام اور رسول کریم ﷺ کی حیات مبارکہ دونوں کومنے کردیا۔ قطب نے مسلمانوں کو حضرت محمد ﷺ کے سانچے میں ڈھلنے کی تلقین کی بعنی انہیں معاشرے کے مرکزی دھارے ہے الگ ہوجانا چاہیے۔ (جیسے حضرت محمد ﷺ نے مکہ سے مدینہ ہجرت کرلی تھی) اور پھرایک متشددانہ جہاد میں معروف ہوجانا جا ہے۔ حالانکہ حضرت محمد علیہ نے حقیقت

#### **∳185**∳

میں عدم تشدد کی ایک صاف دلانہ پالیسی کے ذریعے آخرکار فتح حاصل کر لی تھی۔ قرآن نے فہ بہی معاملات میں جرواستبداد کی تعلم کھلا مخالفت کی اور اس کا وژن علیحدگی اور انزاج کے برچار سے بہت مختلف یعنی اعتدال اور شمولیت کا تھا۔ قطب کا اصرار تھا کہ اعتدال کے قرآنی حکم پرعمل صرف اسلام کی سیاسی فتح اور ایک حقیق اسلامی ریاست کے قیام کے بعد ہی کیا جا سکتا ہے۔ بینی انتہا پیندی اس گہرے خوف سے بھوٹی تھی جو کہ بنیاد پرستانہ فد ہب کے قلب میں نہاں ہوتا ہے۔ قطب باتی نہ رہے۔ ناصر کی ذاتی تاکید پر انہیں 1966ء میں سزائے موت دے دی گئی۔

ہر سنّی بنیاد پرست تحریک قطب سے متاثر رہی ہے۔ اس نے مسلمانوں کو انوارالسادات جیسے رہنماؤں کول کرنے کی تحریک دی ایوں مذمت کرتے ہوئے کہ وہ اینے عوام کے لیے جاری کی گئیں جابرانہ یالیسیوں کی وجہ سے ایک جاہلی حکمران تھا۔ 1994ء میں افغانستان میں برسراقتدار آنے والے طالبان بھی ان کے نظریے سے متاثر ہیں۔وہ اینے نکتہ نظر کے مطابق اسلام کے اصلی وژن کی طرف واپس آنے کا تہید کیے ہوئے ہیں۔علماء حکومت کے لیڈر ہیں عورتوں کو بردے میں رہنے کا پابند کردیا گیا ہے اور انہیں پیشہ ورانہ زندگی میں حصہ لینے سے روک دیا گیا ہے۔ صرف اسلامی نشریات کی اجازت ہے اورسنگساری اور اعضاء کا منے کی اسلامی سزائیں دوبارہ متعارف کرائی جارہی ہیں۔مغرب کے پچھ حلقوں میں طالبان کو کامل مسلمانوں کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔لیکن ان کی حکومت بنیادی اسلامی تصورات کی خلاف ورزی کررہی ہے۔ بیشتر طالبان (مدرسوں کے طلباء) پختون ہیں اور ان غیر پختونوں کونشانہ بنانے کا رجحان رکھتے ہیں' جو ملک کے شال میں حکومت کے خلاف لڑ رہے ہیں۔حالا مکہ قرآن اور رسول کریم ﷺ نے اس طرح کی نسلی شاونیت سے منع فرمایا تھا۔ اقلیتوں کے ساتھ ان کا درشت رویہ بھی واضح قرآنی تقاضوں کے خلاف ہے۔عورتوں کے خلاف طالبان کی امتیازی روش رسول کریم ﷺ کے عمل اور اولین امت کی روش کے ممل طور پر خلاف ہے۔ تاہم طالبان این انتہائی محدود مذہبی وژن کے حوالے سے خاص قتم کے بنیاد برست ہیں (جو کہ کچھ یا کتانی مدرسوں میں ان کی تک نظری پر منی تدریس کی عکاس کرتا ہے) ، جوعقیدے میں تحریف کرتا ہے اور اس کو اصل رائے سے بالکل الٹ ست میں موڑ دیتا ہے۔ تمام بڑے عقیدوں کی طرح مسلمان بنیا دیرست بھی اپنی بقا کی جدوجہد میں مذہب کو جبرادرحیٰ که تشدد کا بھی آلہ بنالیتے ہیں۔

#### **€186**}

تاہم بیشتر سُنی بنیاد پرست اس طرح کے انتہا پیند نہیں ہیں۔ 1970ء اور 1980ء ے عشروں میں ابھرنے والی بنیاد برحق کی تحریکیں دنیا کو تبدیل کرنے کے لیے کوشاں تھیں' لیکن تشدد کی بجائے تبلیغ کے ذریعے۔ 1967ء میں اسرائیل کے ہاتھوں عرب افواج کی شکست کے بعد پورے مشرقِ وسطی میں ندہب کی طرف جھکاؤ زیادہ ہو گیا۔ ناصر جیسے لیڈروں کی برانی سیکولر پالیسیاں بے اعتبار ہوکررہ گئیں۔لوگ محسوس کرتے تھے کہ مسلمان اس لیے ناکام ہو گئے تھے کیونکہ وہ اپنے ندہب کے ساتھ سے نہیں تھے۔ وہ بیدد کی سکتے تھے کہ مغرب بین تو جمہوریت اور سیکولرازم خوب کام کررہے ہیں جبکہ اسلامی دنیا میں عام مسلمانوں کی بجائے صرف اشرافیہ ہی کواس کے فوائد حاصل ہوئے ہیں۔ بنیاد پرتی کوایک'' مابعد جدید'' (بیسٹ ماڈرن) تحریک کے طور پر بھی ویکھا جا سکتا ہے جو جدیدیت کے پچھ اصولوں اور ولولوں کو مستر د کرتی ہے مثلاً نوآبادیاتی نظام۔ پوری اسلامی دنیا میں طالب علموں اور کارخانوں میں کام کرنے والے محنت کشوں نے اپنے ماحول کی تبدیلی کا آغاز کیا۔انہوں نے ا بنی یونیورسٹیوں اور کارخانوں میں معجدیں تعمیر کیں جہاں وہ صلوٰۃ قائم کرسکیں حسن البنا کے انداز میں اسلام کی اساس پر فلاحی تنظیمیں بنائمیں' جن سے یہ ظاہر ہوتا تھا کہ اسلام سیکولر حکومتوں کی نسبت لوگوں کی زیادہ خدمت کرتا ہے۔ جب طلبہ کسی لان کے سابید دار گوشے ۔۔ یاحتی کہ ایک نوٹس بورڈ ۔۔ کوایک اسلامی علاقہ قرار دیتے تو وہ محسوس کرتے کہ انہوں نے سیکولر معاشرے میں الگ تھلگ کردیئے گئے اسلام کو اس محدود سلطنت سے نکالنے کی ایک چیوٹی سی لیکن اہم کوشش کی ہے اور اسلام کے لیے ۔ چیوٹا ساسہی ۔ وٹیا میں ایک حصہ دوبارہ حاصل کرلیا ہے۔ وہ تقدس کی سرحدوں کو آ کے ہی آ گے بڑھاتے جاتے ان یبودی بنیاد پرستوں کی طرح جنہوں نے عرب زمین پر دعویٰ کرتے ہوئے اور اسے مبود مت کی سر پرتی میں لاتے ہوئے مقبوضہ مغربی کنارے میں آبادیاں بنالی تھیں۔

اسنائی لباس کو دوبارہ اپنانے کے پیچھے بھی بہی اصول کارفرما ہے۔ جسب استہ لوگوں کی مرتنی کے خلاف ان پر لازم قرار دے دیا جائے (جیسا کہ طالبان نے کیا) تو یہ جابرانہ اقدام بن جاتا ہے اور رضا شاہ پہلوی کی جارحانہ تیکذیوں کی طرح سخت ردمل بیدا کرتا ہے۔ تاہم بہت می مسلمان عور تیں محسوس کرتی ہیں کہ پردہ کرنا نوآ بادیاتی دور سے پہلے کے زمانے کی طرف علامتی واپسی ہے جب ان کے معاشرے کو اپنے حقیقی راستے سے ہٹایا فہیں گیا تھا۔ اگر چہانہوں نے نقط گھڑی کی سوئیاں بیچھے نہیں کیں۔ سروے ظاہر کرتے ہیں مہیں گیا تھا۔ اگر چہانہوں نے نقط گھڑی کی سوئیاں بیچھے نہیں کیں۔ سروے ظاہر کرتے ہیں

#### **€187**}

کہ پردہ نشین عورتوں کی اکثریت صنف جیسے معاملات پرترقی پندانہ آراکی حامل ہے۔ دیمی علاقوں سے یو نیورٹی چہنچنے والی اور بنیادی خواندگی سے آگے تک پڑھنے والی اپنے خاندان کی کہا خواتین میں سے کچھ نے کہا کہ اسلامی لباس تسلسل فراہم کرتا ہے اور جدیدیت کی طرف پیش رفت کو دوسری صورت میں پیدا ہونے والی وتوں سے کم دشوار بنا دیتا ہے۔ وہ جدید دنیا میں شامل رہی ہیں مگر اپنی شرائط پر اوراسلامی تناظر میں جوکہ ان کے سفر کو تقدس عطا کردیتا ہے۔ پردے کو جدیدیت کے چند کم شبت پہلوؤں پر ایک تقید بھی سمجھا جا سکتا ہے۔ یہ جنسی معاملات میں مغرب کے سب کچھ عیاں کردینے کی اجنبی پابندی کو رد کرتا ہے۔ مغرب میں بیشتر لوگ اپنے جسموں کا مظاہرہ کرنے کو اپنا استحقاق سمجھتے ہیں وہ بڑھا ہے کہ آثار کے خلاف عمل کرنے اور ای زندگ سے چئے رہنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مسلمانوں کے مستور بدن ان کے ماورائیت اساس ہونے کی غمازی کرتے ہیں اور لباس کی کیسا نیت طبقاتی اختلافات کو مناتی ہے۔ نیز مغرب کی انفرادیت پہندی کے مقابلے میں کمیونی کی اہمیت کو واضح کرتی ہے۔

لوگ ندہب کو اکثر وہیشتر جدید تصورات اور ولولوں کو قابل فہم بنانے کے لیے استعال کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر 1776ء کے امریکی انقلاب کے زمانے کے تمام امریکی کیونسٹ وطن کے بانیوں کے سیکولر نظر یے کو ہجھتے تک نہیں ہتے۔ انہوں نے جدوجہد کوعیسائی رنگ دیا تاکہ وہ نئی دنیا کی تخلیق کے لیے سیکولر لوگوں کے شانہ بشانہ لوسکیں۔ پچھ سنی اور شیعہ بنیاد برست بھی جدید نقافت کے اجنبی اصولوں کو آشنا بنانے کے لیے ندہب کو استعال کررہے ہیں اور اسے زیادہ قابل قبول بنانے کے لیے روحانی تناظر عطا کررہے ہیں۔ یوں ایک بار پھروہ فاموثی سے تسلیم کررہے ہیں کہ مغربی ثقافت کی بجائے دیگر ثقافت کی بنیاد پر بھی جدید بنا جا سکتا ہے۔ 9-1978ء کے ایرانی انقلاب کو اس روثنی میں دیکھا جا سکتا ہے۔ کاموان کی طالم انہ اور غیر آئی کی دوران آیت اللہ روح اللہ نمینی (89-1902ء) ایران کے لوگوں کو محمد کی ظالم نہ اور غیر آئی کی بیاد بیس حضرت امام حسین اس کو شہید کروانے والے اموی خلیف مزید کا خطاب دیا 'جو کہ شیعیت میں غیر منصف حکمران کی علامت ہے۔ ایسے جرواستہداد کے خلاف لڑنا سلمانوں پر فرض ہے اور جن لوگوں کو انقلاب کی سوشلسٹ صدام تحرک نہیں کر عتی خلاف لڑنا سلمانوں پر فرض ہے اور جن لوگوں کو انقلاب کی سوشلسٹ صدام تحرک نہیں کر عتی مقی وہ خمین کے بلاوے کو قبول کر سکتے تھے جو کہ ان گہری روایتوں سے جڑے ہوئے تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے جو کہ ان گہری روایتوں سے جڑے ہوئے تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے جو کہ ان گہری روایتوں سے جڑے ہوئے تھے۔

#### **€188**}

خمینی نے شاہ کی سیکولرقوم پرتی کاشیعی متبادل پیش کیا۔ وہ اماموں کے ساتھ زیادہ سے زیادہ مشابہہ ہوتے چلے گئے۔ ان پر حملے کیے گئے انہیں زندان میں ڈالا گیا اور چند اماموں کی مشابہہ ہوتے چلے گئے۔ ان پر حملے کیے گئے انہیں زندان میں ڈالا گیا اور چند اماموں کی طرح انہیں بھی ایک غیر منصف حکمران نے تقریباً قل ہی کردیا تھا انہیں جروم کردیا گیا۔ حضرت علی اور حضرت امام حسین کی اور جو پچھ بھی وہ رکھتے تھے اس سے انہیں محروم کردیا گیا۔ حضرت علی اور بچی اسلامی اقدار کے لیے سینہ طرح انہوں نے بہادری کے ساتھ ناانصافی کی مخالفت کی اور بچی اسلامی اقدار کے لیے سینہ سپر ہوگئے۔ تمام اماموں کی طرح وہ ایک عملی صوفی مشہور تھے۔ حضرت امام حسین کی طرح '
جن کا بیٹا کر بلا میں شہید کردیا گیا تھا ' خمینی کے بیٹے مصطفیٰ کو بھی شاہ کے کارندوں نے قتل کردیا۔

نیم سرکاری اخبار''اطلاعات'' میں خمینی پر بہتان آ میز تنقید اور گلیوں میں احتجاج كرنے والے مدرسول كے نوجوان طالب علمول كے دل دہلا دينے والے قل عام كے بعد 1978ء میں انقلاب بریا ہوا تو خمینی نے دوررہ کر (نجف سے جہاں وہ جلاوطنی میں قیام پذیر تھ) آ پریشنز کے لیے یوں ہدایات جاری کیں جیسے وہ امام غائب ہوں۔ سیکور افراد اور دانشورعلاء كساته مل كرجدوجهد كرنے كے ليے راضى تھے كيونكدوه جانے تھے كمرف تمينى ہی عوام کی تائید وحمایت حاصل کر سکتے ہیں۔اسلامی انقلاب واحد ایسا انقلاب تھا جو بیسویں صدی کے ایک نظریے سے متاثر تھا (روی اور چینی انقلابات کارل مارکس کے انیسویں صدی کے وژن سے متاثر تھے) ۔ خمینی نے شیعیت کی ایک نئی انقلابی تعبیر کی۔ ان کا کہنا تھا کہ امام عائب کی عدم موجودگی میں صرف مقدس قانون سے آگاہ روحانی طور پر فیضان یافتہ فقیہہ ہی قوم پر تھرانی کاحق رکھتا ہے۔ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعہ صدیوں سے مذہبی پیشواؤں کو حکومت میں شرکت سے روکے ہوئے تھے تاہم ولایت فقیبہ کے اس انقلا بی نظریے کو تسلیم كرنے ير رضامند تھ (كوكه بہت سے علماء رضامند نہيں تھے) 1 بورے انقلاب كے دوران کربلاکی علامتیں چھائی رہیں۔ فوت ہونے والوں کے لیے منعقد کی جانے والی ماتمی تقریبات اور حضرت حسین کے احترام میں نکالے جانے والے عاشورہ کے جلوس حکومت کے خلاف مظاہروں میں ڈھل گئے۔ کربلا کے واقع سے تحریک پاکر عام شیعوں میں شاہ کی بندوقوں کا سامنے کرنے کا حوصلہ پیدا ہوا اور ہزاروں لوگوں نے کفن اوڑھ کرموت کو گلے لگا لیا۔ ند جب اتنا طاقتور ثابت ہوا کہ اس نے پہلوی ریاست کو منہدم کردیا جو کہ مشرق وسطی میں سب سے زیادہ مشحکم اور طاقتور دکھائی دیت تھی۔

تاہم تمام بنیاد پرستوں کی طرح خمینی کا وژن بھی منے شدہ تھا۔ تہران میں امریکی رینمالیوں کا واقعہ (اور بعدازاں ایرانی مثال سے تحریک پاکر شیعہ انقلابی لبنانیوں کا واقعہ) قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک کے واضح قرآنی احکامات کی خلاف ورزی تھا۔قرآن کہتا ہے کہ قیدیوں کے ساتھ عزت واحترام ہے پیش آ وُ اور جتنی جلد ممکن ہوانہیں آ زاد کردیا جائے جبر منی نے اغوا کنندگان کوانی جیب سے انعام دیا۔ درحقیقت قرآن سوائے جنگ کے کسی کو قیدی بنانے کی ممانعت کرتا ہے اس حکم سے امن کے زمانے میں اغوا برائے تاوان کا انسداد ہوتا ہے۔ 2 انقلاب کے بعد تمینی نے اختلاف کو دبانے کے لیے "اظہار کی وحدت" کا نعرہ لگایا۔اظہار کی آزادی نہصرف انقلاب کے اہم مطالبات میں ایک مطالبے کے طور پرشائل ربی تھی بلکہ اسلام نے نظریاتی جریت بر مجھی زور نہیں دیا۔ سوائے عمل کی سکسانیت کے۔ قرآن میں نہبی معاملات میں جبر ہے منع کیا گیا ہے اور خمینی کے روحانی استاد ملا صدرانے بھی اس سے منع کیا تھا۔ جب 14 فروری 1989ء کو خمینی نے "شیطانی آیات" (The Satanic Verses) میں حضرت محمد عظافہ کا مبینہ طور پر تو ہین آ میز خا کہ لکھنے پر ناول نگارسلمان رشدی کےخلاف فتوی جاری کیا تو انہوں نے فکر کی آزادی کا جذباتی دفاع کرنے والے ملا صدرا سے بھی انحراف کیا تھا۔ اس فتوے کو الاز ہر اور سعودی عرب کے علماء نے غیراسلامی قرار دیا اور اگلے ہی ماہ اسلامی کانفرنس کے انجاس میں سے اڑتالیس ارکان نے اس کیا ندمت کی۔

تاہم ایسا لگتا ہے کہ انقلاب نے ایرانی لوگوں کو اپنی شرائط پر جدیدیت کی طرف آنے میں مدد دی ہے۔ ٹینی نے اپنی وفات سے تھوڑا عرصہ پہلے پارلیمینٹ کو زیادہ اختیارات منتقل کرنے کی کوشش کی اور ان کی دعاؤں کے ساتھ مجلس کے پیکر ہاشمی رفسنجانی نے ولایت فقیہہ کی جمہوری تعبیر کی۔ جدید ریاست کے تقاضوں نے شیعوں کو جمہوریت کی ضرورت کا قائل کرلیا تھا لیکن اس مرتبہ یہ ایک اسلامی روپ میں آئی جس کی وجہ سے یہ لوگوں کی اکثریت کے لیے قابل قبول ہوگی۔ اس پر 23 مئی 1997ء کو مہر تصدیق شبت ہوگی جب جبہ الاسلام سید خاتمی نے صدارتی انتخاب میں زبردست کامیا بی حاصل کی۔ انہوں نے جلد ہی واضح کیا کہ وہ مغرب کے ساتھ زیادہ مثبت تعلق استوار کرنا چاہے ہیں اور سمبر جلد ہی واضح کیا کہ وہ مغرب کے ساتھ زیادہ مثبت تعلق استوار کرنا چاہے ہیں اور سمبر

### 

1998ء میں انہوں نے رشدی کے خلاف نتو ہے التعلقی اختیار کرنے کا اعلان کیا ہے ایک ایسا اقدام تھا جس کی ایران کے اعلیٰ ترین نقیمہ آیت اللہ خامنہ ای نے بھی بعد میں توثیق کی ۔ خاتمی کا انتخاب عظیم تر تکثیریت 'اسلامی قانون کی زیادہ نرم تعیر' زیادہ جمہوریت اور عورتوں کے لیے زیادہ ترقی پیندانہ پالیسی کے حوالے ہے لوگوں کی اکثریت کی بھر پورخواہش کی علامت ہے۔ جنگ ابھی تک جیتی نہیں گئی ہے۔ وہ روایت پرست مذہبی پیشوا جنہوں نے خینی کی مخالفت کی تھی اور جن کے لیے ان کے پاس تھوڑا وقت ہوتا تھا' اب بھی خاتمی کی بہت میں اصلاحات کو کالعدم کرنے کے اہل ہیں تاہم قرآن کی روح کے مطابق ایک حقیقی اسلامی ریاست کو تکلیل دینے کی جدوجہدا ہے بھی ایرانی لوگوں کی سب سے بڑی دلچیں ہے۔



## مسلمان اقلبت میں

مغربی معاشرہ اسلامی بنیاد پرسی سے خوفزدہ ہے جبکہ وہ اینے نداہب کی اتن ہی غالب اور متشددانه بنیاد برستی سے خطرہ محسوں کرتا نظر نہیں آتا ہے۔اس وجہ سے مغربی لوگول کا این ملول میں رہنے والے مسلمانوں کے حوالے سے رویہ یقیناً متاثر ہوا ہے۔ بورپ میں پچاس ساٹھ لا کھ مسلمان رہتے ہیں اور امریکہ میں ان کی تعدادستر اسی لا کھ ہے۔ جرمنی اور فرانس میں ایک ایک ہزار مسجدیں ہیں جبکہ برطانیہ میں یا کچ سومسجدیں ہیں۔ آج مغرب میں موجود مسلمانوں کی تعداد کا نصف 1950ء اور 1960ء کے عشروں میں نقل مکانی کر کے وہاں آنے والوں کی اولاد ہے۔انہوں نے اینے والدین کی کمزور مثال کومستر دکردیا ہے۔وہ بہتر تعلیم یافتہ ہیں اور زیادہ نمایاں ہونے اور قبولیت کے خواہشند ہیں۔ بعض اوقات ان کی كاوشين عاقبت ناانديشانه موتى بين جيسے مثال كے طور ير 1990ء كى دہائى ميس برطانيد ميں دُ اکر کلیم صدیقی کامسلم پارلیمینٹ کا نعرہ۔ بیا کیا ایسامنصوبہ تھا جس کو برطانوی مسلمانوں کی طرف سے بہت تھوڑی جایت حاصل ہوئی تاہم اس سے لوگ خوفز دہ ضرور ہوگئے کہ مسلمان معاشرے کے مرکزی دھارے میں شامل ہونے پر راضی نہیں ہیں۔"شیطانی آیات" کے بحران کے دوران مسلمان کمیونٹی کے بارے میں اس وقت وسیع معاندت پیدا ہوگئی تھی جب انہوں نے بریڈفورڈ میں کتاب کو کھلے عام نذرآتش کیا تھا۔ بورپ کے لوگ بظاہر اپنے مسلمان ہم وطنوں کے ساتھ متوازن برتاؤ کرنا دشوار پاتے ہیں۔ جرمنی میں ترک تارکین وطن نلی فیادات میں قتل کیے جاتے رہے ہیں فرانسی اخبارات میں ان الریوں کے بارے میں معاندانه خبرین شائع ہوئی ہیں جنہوں نے ''حجاب'' اوڑھ کرسکول جانے کا فیصلہ کیا تھا۔ جب

برطانیہ میں مسلمانوں نے اپنے بچوں کے لیے الگ سکولوں کی درخواست کی تو اس پر اکثر و بیشتر غصے کا اظہار کیا گیا حالانکہ لوگ یہود یوں 'رومن کیتھولکوں یا کوئیکرز (Quakers) کے لیے خصوصی سکولوں پر اسی طرح اعتراضات نہیں کرتے۔ ایبا محسوس ہوتا ہے لوگ مسلمانوں کو برطانوی معاشرے کی جڑیں کا شے والا پانچواں کالم تصور کرتے ہیں۔

امریکہ میں مسلمانوں کی حالت بہتر ہے۔ وہاں مسلمان بہتر تعلیم یافتہ اور درمیانے طبقے میں شامل ہیں۔ وہاں وہ ڈاکٹر' اساتذہ اور انجینئر کے طور پر کام کرتے ہیں جبکہ یورپ میں اسلامی کمیونٹی ہنوز محنت کش طبقے (ورکنگ کلاس) ہی سے تعلق رکھتی ہے۔

امریکی مسلمانوں نے امریکہ کوخود چنا ہے۔ وہ امریکی بننے کے خواہشمند ہیں اور پورپ کی نبت امریکہ میں گل مل جانے کا امکان زیادہ ہے۔ نیشن آف اسلام (Nation of Islam) کہلانے والے سیاہ فاموں کے علیحدگی پیند گروپ سے کرشاتی رہنما میلکم ایکس (65-1925ء) جیسے مسلمانوں نے شہری حقوق کی تحریک کے زمانے میں ہمہ گیر عزت واحر ام حاصل كيا اور سياه فامول اور مسلمانول كي قوت كي علامت بن كي - تامم نیشن آف اسلام ایک بدعتی بارٹی تھی۔ ڈیٹرائٹ کے ایک چھیری والے ولی فرد محمد فرد (WALI FARD MUHAMMAD FARD) نے 1930ء میں اسے قائم کیا تھا۔ 1934ء میں فرد کے پراسرار انداز میں غائب ہو جانے کے بعد علی جاہ محمر (Elijah Muhammad) (1975ء۔ 1897ء) نے اس کی قیادت سنجالی۔ ان کا دعویٰ تھا کہ خدا فرو کے روپ، میں اترا تھا' سفید فام لوگ بیدائثی طور پر برے ہوتے ہیں اور موت کے بعد زندگی نہیں ہوتی۔ یہ سب تصورات اسلامی کلتہ نظر سے برعتی تصورات ہیں۔نیشن آف اسلام نے غلامی کے زمانے کی اللق کے طور پر افریقی امریکیوں کے لیے الگ ریاست کا مطالبہ کیا نیز وہ مغرب کی تھلم کھلا دشمن ہے۔ تا ہم میلکم ایکس Malcolm X میشن آف اللم كرسح سے آزاد مو كئے تھے۔ انہيں على جاه محركى اخلاقى خرابيوں كا بتا چلاتو انہوں نے اینے پیروکاروں کے ساتھ سنتی اسلام قبول کرلیا۔ دوسال بعد انہیں اس ارتداد کی بنا رقل كرديا كيا- تا بم ميلكم اليس كے قائم كرده (ملم مثن كنسبت " نيشن آف اسلام" کواب بھی بہت زیادہ میڈیا کورج ملتی ہے۔ "مسلم مثن" اب بوری طرح روایت پند ہو چک ے وہ اینے اراکین کو تعلیم حاصل کرنے کے لیے الاز ہر جھیجتی ہے اور سفید فام امریکیوں کے شانہ بنانہ ایک زیادہ منصفانہ معاشرے میں کام کرنے کے امکان کی جیتو کرتی ہے۔ شاید

**∮193**∲

' نیشن' کی عجیب اور استر داد پسندانه مثال اسلام کے حوالے سے مغرب کے اس یک رہے تصور (STEREOTYPE) پر پورااتر تی ہو کہ یہ ایک غیرروادار اور جنو نی عقیدہ ہے۔ وہ مسلمان جو 1947ء میں پاکتان ہجرت نہیں کرگئے تھے اور ان کی اولادوں کی تعداد ہندوستان میں اب ساڑھے گیارہ کروڑ ہوگئ ہے۔ تاہم اپنی اتنی زیادہ تعداد کے باوجود بہت سے مسلمان مغرب میں موجود اینے بھائیوں اور بہنوں کی نسبت خود کو زیادہ محصور اور خطرے میں تصور کرتے ہیں۔ 1947ء میں برصغیر کی تقتیم کے وقت ہونے والے المناک تشدد سے ہندوستان کے ہندو اور مسلمان اب بھی دہشت زدہ ہیں اور اگر چہ بہت سے ہندوؤں نے مسلمانوں کے حقوق کے لیے آواز اٹھائی ہے تاہم اب بھی ہندومسلمانوں سے برا تاثر لیتے ہیں۔انہیں علیحد کی پیندانہ ذہنیت کا الزام دیا جاتا ہے انہیں الزام دیا جاتا ہے کہ وہ دل سے پاکتان پاکشمیر کے وفادار ہیں۔انہیں اپنی بسماندگی پر بھی طعنے سننا پڑتے ہیں۔ ہندوستانی مسلمانوں کو بستیوں سے نکالا جارہا ہے وہ آسانی سے ملازمتیں حاصل نہیں کر سکتے اور ان کے مکانات بھی اچھی حالت میں نہیں ہیں۔ شان وشوکت والے مخل ماضی کی واحد نشانیاں عظیم عمارتیں ہیں' یعنی تاج محل' لال قلعہ' جامع معجد جو کہ ہندو بنیاد پرستوں کے گروہ بھارتیہ جنتا پارٹی (لی ہے یی) کے جلوسوں کا بھی مرکز بن گئے ہیں' جس کا وعویٰ ہے کہ انہیں حقیقتاً ہندوؤں نے تقمیر کروایا تھا اور یہ کہ مسلمانیاں نے ہندوستان میں مندروں کو تباہ کروا کر ان کی جگہ مجدیں بنوا دی تھیں۔ بی ہے پی کا سب سے بڑا ہدف مغلیہ خاندان کے سربراہ باہر کی الدوهیا میں تعمیر کروائی موئی بابری متجد بنی جسے انہوں نے دسمبر 1992ء میں پریس اور فوج کی موجود گی میں دس کھنٹوں میں منہدم کردیا تھا۔ ہندوستان کے مسلمانوں پر اس کا تباہ کن ا ثریرا۔ اُنہیں خوف ہے کہ سے علامتی تباہی تو آنے والی مصیبتوں کی فقط شروعات ہے اور جلد ہی وہ اور ان کی یادگاریں ہندوستان سے مٹا دیے جائیں گے۔ فنا کا یہی خوف ان کی''شیطانی آیات' کی مخالفت کے بیٹیے کارفرما ہے جوکہ عقیدے کے لیے ایک اور خطرہ محسول ہوتی تھی۔ اگر چہ فرقہ واریت اور عدم برداشت ہندوستانی اسلام کی سب سے زیادہ معتدل اور مہذبانہ روایتوں کے خلاف ہے۔ تاہم خوف اور جرنے عقیدے کوسنح کردیا ہے۔ **€194**}

### آئنده کا راسته

دوسری عیسوی ہزاری (Millenium) سے کچھ پہلے صدلیبیوں نے برو شلم کے مقدس اسلامی شہر میں بسنے والے تمیں ہزار کے لگ بھگ یہود یوں اورمسلمانوں کو تل کرکے اسے ایک متعفن مردہ خانے میں بدل ڈالا۔ بروٹلم وہ شہرتھا جہاں حضرت ابراہیم کے نتیوں مذاہب کے ماننے دالے یانچ سوسال ہے مسلمانوں کی حکمرانی میں امن وہم آ ہنگی کے ساتھ ا کٹھے رہ رہے تھے اور آج وہی پروشلم لاشوں کے تعنی سے سٹر رہاتھا کیونکہ اس مہم کے بعد یک رہنے والےصلیبیوں کی مختصری تعداد اس قابل نہیں تھی کہ وہ ان گنت لاشوں کو اٹھا سکتی۔شہر کے اردگرد وادیاں اور کھائیاں کم از کم پانچ ماہ تک گلتی سڑتی ہوئی لاشوں سے اٹی رہیں۔ مسلمانوں کا بیعیسائی مغرب کا پہلا تجربہ تھا' جو پانچویں صدی میں رومی سلطنت کے انہدام کے بعد طاری ہونے والے دور مظلمہ (Dark Ages) سے نکل کر خود کو دوبارہ بین الاقوامی منظر میں لار ہا تھا۔مسلمانوں نے صلیبیوں (Crusaders) کے ہاتھوں مصبتیں تو اٹھا کیں تاہم وہ ان کی موجود گی کی وجہ سے زیادہ عرصہ تکلیف میں نہرہے۔ 1187ء میں صلاح الدین ابوبی نے روشلم پر دوبارہ اسلامی حکومت قائم کردی اور اگر چے صلیبی مزید ایک صدی مشرق قریب میں موجود رہے تاہم علاقے میں اسلام کی طویل تاریخ میں وہ ایک غیراہم سرسری سا واقعہ لگتے تھے۔ اسلامی دنیا کے بیشتر ہای صلیبوں سے غیرمتاثر رہے اور انہیں مغربی یورپ ہے دلیے بھی نہیں تھی ، جوسلیسی جنگوں کے زیانے میں اپنے ثقافتی ارتقاکے باوجود ہنوز اسلامی دنیا کے پیچیے گھسٹ رہاتھا۔ تاہم یور نی صلیبی جنگوں(Crusades) کونہیں بھولے نہ ہی وہ دارالاسلام کو

#### **€195**}

نظرانداز کرسکتے تھے جو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ پوری دنیا پر حکومت قائم کرتا نظر آرہا تھا۔ مغربی عیسائی دنیا نے صلیبی جنگوں کے زمانے سے اسلام کا ایک یک رُفااور منے تصور بنالیا تھا اور وہ اسے شائستہ تہذیب کا دغمن تصور کرتے تھے۔ یہ تعصب یہود یوں کے حوالے سے پور بیوں کی فغاسیوں سے جڑ گیا تھا' جو کہ صلیبی جنگوں کا دوسرا نشانہ ستم تھے اور اکثر و بیشتر عیسائیوں کے رویا نے حوالے سے ڈھی چھپی پریشانی کا اظہار کرتے تھے۔ مثال کے طور پر صلیبی جنگوں کے خلاف خونیں جنگوں کا سلسلہ صلیبی جنگوں کے دوران' جب عیسائیوں نے اسلامی دنیا کے خلاف خونیں جنگوں کا سلسلہ شروع کردیا تھا' ایسا بھی ہوا کہ یورپ کے عالم فاضل خربی پیشواؤں نے اسلام کو ایک ایسا متعددانہ اور عدم روادارا معلم مغرب کی ایک مسلمہ رائے بن گیا۔

تاہم ہزاری کے اختام پذیر ہونے کے قریب ایبا لگتا تھا کہ پچھ سلمانوں نے پہلی مرتبه مغرب والول کے اس تصور کے مطابق جینے کا فیصلہ کرلیا ہے اور مقدس تشدد کو بنیادی اسلامی فریضه بنالیا۔ بیه بنیاد پرست مغربی نوآ بادتی نظام اور مابعد نوآ بادیاتی مغربی استعاریت کو اکثر و بیشتر الصلیبیه (صلیبی جنگ) قرار دیتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ نوآ بادیاتی صلیبی جنگ اگر چہ کم متشددانہ رہی تاہم اس کے اثرات وسطی عہد کی مقدس جنگوں ہے کہیں زیادہ تباہ کن تھے۔ طاقتور اسلامی دنیا گھٹ کر ایک طفیلی بلاک رہ گئی اور اسلامی معاشرہ ایک تیز رفتار جدیدیت پذیری کے پروگرام کی وجہ سے انتثار کا شکار ہوگیا۔ جیسا کہ ہم دیکھ ملے ہیں کہ ساری دنیا میں تمام بڑے نداہب سے تعلق رکھنے والے لوگ مغربی جدیدیت کے اثرات کی لیٹ میں آ گئے تھے اور الی جنگجو یا نہ اور عدم روا دارانہ مذہبت کو وضع کر چکے تھے جسے ہم بنیاد ریتی کہتے ہیں۔ اپنی سوچ کے مطابق جدید سیکولر ثقافت کے تخریبی اٹرات کو دور کرنے کی جدوجہد کے دوران بنیاد پرستول نے اسلام سمیت دنیا کے تمام مذاہب کی مشتر کہ بنیادی اقدار رحد لی' عدل وانصاف اور فیض رسانی کوترک کردیا۔ ہرانسانی سرگری کی طرح ندہب بھی اکثر و بیشتر غلط استعال ہوا ہے تاہم اپنی بہترین صورت میں بیلوگوں میں انسانی جان کے تقنس كاشعور بيدار كرتاب اورجس ہلاكت انكيز تشدد كي طرف جاري نوع المناك اندازييں مائل ہے اے کم کرتا ہے۔ مذہب نے ماضی میں ظلم وستم کیا ہے تا ہم سیکولرازم نے اپنی مختصر تاریخ میں بیٹابت کردیا ہے کہ وہ بھی اتنا ہی متشددانہ ہوسکتا ہے جیسا کہ ہم و کیے چیے ہیں اکثر وبیشتر سیکولر جارحیت اور ایذ ارسانی نے ہی مذہبی عدم رواداری اور نفرت میں اضافہ کیا ہے۔

بیرحقیقت 1992ء میں الجیریا میں المناک انداز میں واضح ہوچکی ہے۔ 1970ء کے عشرے میں ہونے والے مذہبی احیاء کے دوران اسلامی محاذِ آ زادی (FIS) نے 1954ء میں فرانسیسی نوآ بادیاتی حکرانی کے خلاف انقلاب بریا کرنے اور 1962ء میں ملک میں سوشلسٹ حکومت قائم کرنے والے قومی محافہ آزادی (NLF) کی اجارہ داری کو چیلنج کیا۔ فرانس کے خلاف الجیریا کا انقلاب بورپ ہے آ زادی حاصل کرنے کے لیے جدو جہد کرنے والے عربوں اور مسلمانوں کوتحریک (Inspiration) دیتا رہا تھا۔ این ایل ایف اس زمانے میں مشرق وسطی میں قائم دوسری سیکولر اور سوشلسٹ حکومتوں سے مماثلت رکھتی تھی جنہوں نے اسلام کو ذاتی معاملہ قرار دیے کرمحدود کردیا تھا۔ تاہم 1970ء کے عشرے تک پوری اسلامی دنیا كعوام اين وعد بيرانه كرنے والے سيكور نظريات سے غير مطمئن مو حكے تھے۔الف آئی ایس کے ایک بانی رکن عباس مدنی جدیدونیا کے لیے ایک اسلامی سیاسی نظریت خلیق کرنا جاہتے تھے علی ابن جج (Ali Ibn Hajj) جو الجزائر میں ایک مجد کے امام تھے ایف آئی ایس کی ایک زیادہ انقلابی شاخ کی قیادت کررہے تھے۔ آہتہ آہتہ ایف آئی ایس نے حکومت سے اجازت لیے بغیرایی معجدیں تعمیر کرنا شروع کردیں۔اس نے فرانس کی اسلامی برادری میں بھی اثر ورسوخ قائم کرلیا تھا' جہال محنت کش ژال میری کی بین (Jean Marie Le Pen) کی تیادت میں کام کرنے والی دائیں بازو کی جماعت کی ناراضگی مول لیتے ہوئے کارخانوں اور دفتروں میں نماز کے لیے جگہوں کا مطالبہ کررہے تھے۔

النے ملک کو این ایل ایف ملک کو این کی نبیٹ ٹیں آ گیا۔ این ایل ایف ملک کو جمہوریت اور ریاستیت (Statchood) کے راستے پرڈال چکی تھی لیکن ملک بدعنوان ہو چکا تھا۔ پرانے لوگ زیادہ جمہوری اصلاحات کرنے سے پیچکچا رہے تھے۔ الجیریا کی آبادی بیں بہت زیادہ اضافہ ہو چکا تھا۔ اس کی تین کروڑ آبادی تمیں برس سے کم عمر والوں کی تھی جن میں سے اکثر لوگ بی جن میں سے اکثر لوگ بیدوری تھے اور رہائش ہولیات کا بھی نقدان تھا۔ فسادات محمول بن چی سے اکثر لوگ بیدوری جائی ایف کی جا بداور بے کمل پالیسیول سے نوجوان مضطرب تھے۔ وہ کی نئی شے کے خواہاں تھے اور اسلامی جاعتوں کی طرف مائل ہو چکے تھے۔ جون 1990ء میں ایف آئی ایس نے مقامی انتخابات میں بری کامیابیاں 'خصوصاً شہری علاقوں میں واصل کیں۔ ایف آئی ایس کے زیادہ ترکارکن نوجوان مثالے وہ عورتوں کو اسلامی لباس پیننے کی تاکید کرتے تھے لیکن کی جھے شعور) میں روایت پیند تھے مثلاً وہ عورتوں کو اسلامی لباس پیننے کی تاکید کرتے تھے لیکن کی تھے لیکن کا کید کرتے تھے لیکن

#### **€198**

جاسے۔اب وہاں دہشت کا دور دورہ ہوگیا۔این ایل ایف ادر ایف آئی ایس دونوں تظیموں میں مسئلے کے طل کے خواہاں عملیت پندوں (Pragmatists) اور مذاکرات سے انکار کرنے والے سخت گیروں (Hardliners) کے مابین تقسیم رونما ہوگئی۔انتخابات کورو کئے کے لیے لایا گیا ابتدائی انقلاب مذہبی اور سیکولر لوگوں کے درمیان کلمل جنگ کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ جنوری گیا ابتدائی انقلاب مذہبی اور سیکولر لوگوں کے درمیان کلمل جنگ کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ جنوری 1995ء میں رومن کی متصولک چرچ نے دونوں گروپوں کو اکھا کرنے کے لیے روم میں اجلاس کا اہتمام کیالیکن زیرول کی حکومت نے شرکت سے انکار کردیا۔ ایک سنہرا موقع گوا دیا گیا۔اس کے بعد اسلامی دہشت گردی میں اضافہ ہوگیا اور ایک آئینی ریفرنڈم کے ذریعے تمام مذہبی سیاسی پارٹیوں پر پابندی لگا دی گئی۔

الجيريا جيباالهناك معامله متنقبل مين د هرايانهين جانا چاہے۔ جبرواستبدادمسلمان اقلیت کوایک ایے تشدد پر مائل کردیتا ہے جو کہ اسلام کے ہر بنیادی عقیدے کی خلاف ورزی كرتا ہے۔ جارهانه سيكوارازم كالتيجه ايك الى فد البيت كى صورت ميں نكلتا ہے جو حققى عقيدے کی منخ شدہ شکل ہوتی ہے۔ایسے معاملات جمہوریت کو مزید داغدار بنا دیتے ہیں جسے فروغ دیے کے لیے مغرب بہت بے تاب ہے لیکن انیا ظاہر ہوا ہے کہ اگر جمہوری عمل ایک منتخب اسلامی حکومت کے قیام کا پیش خیمہ ثابت ہورہا ہوتو اس کو روک دیا جاتا ہے۔ یورپ اور امریکہ کے لوگ اسلامی دنیا میں موجود مختلف جماعتوں اور گروپوں کے بارے میں لاعلم ثابت ہوئے ہیں۔مغرب کی ذہنیت یہ ہے کہ وہ اعتدال پیند ایف آئی ایس کو انتہائی متشددانہ بنیاد پرست گروپوں کے مساوی گردا نتا ہے اور تشد دُ غیر قانونیت اور جمہوریت دشمن رویے سے اس کا رشتہ جوڑتا ہے۔ یہ ذہنیت اس مرتبہ این ایل ایف کے سیکولرسٹوں میں ظاہر ہوئی ہے۔ تاہم مغرب اسے پیند کرے یانہیں مقامی انتخابات میں ایف آئی ایس کی ابتدائی کامیابی ظاہر کر فی ہے کہ لوگ کسی نہ کسی شکل میں اسلامی حکومت کے خواہشمند ہیں۔ اس حقیقت نےمصر مراکش اور تینس کو ایک واضح پیغام بھیجا ہے جہاں کی سیکولر حکومتیں اپنے اپنے ملکوں میں پنینے والی ند ہیت سے طویل عرصے سے آگاہ ہیں۔ بیبویں صدی کے وسط میں سیکولرازم غالب آ گیا اور اسلام کو جلا ہوا کارتو س سمجھ لیا گیا۔اب مشرق وسطنی کی ہرسیکولر حکومت اس اذیت دہ صداقت ہے آگاہ ہے کہ اگر حقیقی جمہوری انتخابات منعقد کروا دیئے جائیں تو اسلامی حکومت ضرور قائم ہوجائے گی۔ مثال کے طور پرمصرییں اسلام اس طرح مقبول ہے جس طرح 1950ء کے عشرے میں ناصرازم مقبول تھا۔اسلامی لباس عام ہو چکا ہے

#### **€197**}

ان کی حکومت دیانت داراوراہل مشہورتھی۔ تاہم روایت پند ہونے کے باوجودائف آئی الیس مغرب دشن نہیں تھی۔ اس کے رہنما یور پی یونین (European Union) کے ساتھ روابط قائم کرنے اور نئی مغربی سرمایہ کاری کی بات کرتے تھے۔ مقامی انتخابات میں کامیا بی حاصل کرنے کے بعد ایسا لگتا تھا کہ وہ 1992ء میں ہونے والے قانون ساز انتخابات میں بھی یقینی طور پر کامیا بی حاصل کرلیں گے۔

تاہم الجیریا میں کوئی اسلامی حکومت نہیں آ ناتھی۔ فوج نے انقلاب بر پاکردیا این ایل ایف کے لبرل صدر بن جدید (Benjedid) کو اقتدار سے بے دخل کردیا گیا (جنہوں نے جمہوری اصلاحات کا وعدہ کیا تھا) ایف آئی ایس پر پابندیاں لگا دی گئیں اور اس کے رہنماؤں کو قید کردیا گیا۔ اگر ایران اور پاکتان میں اس متشددانہ اور غیرآ کمینی طریقے سے انتخابات کو روکا جاتا۔ تو مغرب میں اس پر غلغلہ بیا ہوجاتا۔ ایسے انقلاب کو اسلام کی جمہوریت سے انتخاف کی بیاری اور جدید دنیا کے ساتھ اس کی غیرہم آ بنگی تصور کیا جاتا رہا ہے۔ لیکن چونکہ ایک اسلامی حکومت کو انقلاب کے ذریعے ختم کیا گیا تھا اس لیے مغربی پریس میں اس پر خوش کا اظہار کیا گیا۔ الجیریا اسلامی خطرے سے نی گیا تھا الجزائر کے شراب خانے جوا خانے اور ڈسکو ناچ گھر محفوظ ہو گئے تھے اور کسی پر اسرار طریقے سے اس غیر جمہوری اقد ام نے الجیریا وار ڈسکو ناچ گھر محفوظ ہو گئے تھے اور کسی پر اسرار طریقے سے اس غیر جمہوری اقد ام نے الجیریا میں جمہوری اقد ام نے الجیریا کی ماست کی اور ایف آئی ایس کے عامل صدر لیا مین زیرول (Liamine Zeroual) کی جمایت کی اور ایف آئی ایس کے ساتھ مزید مذاکرات نہ کرنے کے اس کے عہد کو استحکام عطا کیا۔ اس میں کوئی جرت نہیں کہ اسلامی دنیا مغرب کے دہرے معیارات کی اس تازہ مثال پرصدے کا شکار ہوئی۔

متیجالمناک انداز میں پیش گوئی کے قابل تھا۔ قانون کے جائز عمل سے نکال دیے جائز پر الیف آئی ایس کے زیادہ ریڈ یکل اراکین اس ناانصافی پر مشتعل اور مایوس ہو کر شظیم سے الگ ہوگئے اور انہوں نے ایک گور یلا تنظیم'' مسلح اسلامی گروپ'' (GIA) بنالیا اور الجیریا کے جنوبی پہاڑی علاقے میں ایک دہشت گردمہم شروع کردی۔ پوری پوری بستیوں گوئل کردیا گیا۔ سیکولر نیز ندہجی صحافیوں اور دانشوروں کونشانہ بنایا گیا۔ عمومی طور پر سوچا جاتا تھا کہ اسلام کیا۔ سیکولر نیز ندہجی صحافیوں اور دانشوروں کونشانہ بنایا گیا۔ عمومی طور پر سوچا جاتا تھا کہ اسلام کیا۔ سند ان سانحات کے ذمہ دار ہیں لیکن بندریج ایسے سوالات بیدا ہونا شروع ہوگئے جو اس حقیقت کی نشاندہی کرتے تھے کہ الجیریائی افواج کے کچھ عناصر نہ صرف اس قبل عام کے انظامات سے منفق تھے بلکہ غارت گری میں حصہ بھی لیتے تھے تا کہ جی آئی اے کو بدنام کیا انظامات سے منفق تھے بلکہ غارت گری میں حصہ بھی لیتے تھے تا کہ جی آئی اے کو بدنام کیا

#### **€199**}

اور چونکہ مبارک حکومت سیکولر ہے البذا واضح ہے کہ اسے رضا کارانہ طور پر اپنایا گیا ہے۔ یہاں تک کہ سیکولر ترکی میں ہونے والے حالیہ انتخابات نے ظاہر کردیا ہے کہ ستر فیصد عوام پختہ مسلمان ہیں جبکہ میں فیصد دن میں پانچ وقت نماز ادا کرتے ہیں۔ اردن میں لوگ اخوان المسلمون کی طرف مائل ہورہے ہیں اور فلسطینی جو پہلے پی ایل اوسے وابستہ تھے اسے فرسودہ اور بدعنوان قر اردے کر مجامعہ کی طرف دیکھ رہے ہیں۔ وسط ایشیا کی ریاستوں میں کئی عشروں تک سوویت غلبے تلے رہنے والے مسلمان اپنے فد جب کو دوبارہ اپنا رہے ہیں۔ لوگ مغربی ملکوں میں کامیاب ہونے والے سیکولر نظریات کو آزما چکے ہیں' جہاں پر وہ گویا اپنے گھر میں از مائے گئے تھے جبکہ زیادہ سے زیادہ مسلمان اپنی حکومتوں سے چاہتے ہیں کہ وہ اسلام کے مزید قریب آجا کیں۔

واضح نہیں ہے کہ بیر بھان کون کی درست صورت اختیار کرے گا۔مصر میں ایسا لگتا ہے کہ لوگ شریعت کو ملک کے قانون کے طور پر ویکھنا پہند کریں گے جبکہ ترکی میں صرف تین فیصدلوگ شریعت کو ملک کا قانون بنانا چاہتے ہیں۔ تاہم مصر میں بھی پچھ علماء اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ شریعت کو جو ایک زرگی قانونی ضابطہ ہے جدیدیت کی مختلف صورت حالات کے مطابق ڈھانی ہوگا۔ دشید رضا 1930ء کے عشرے میں اس حقیقت سے آگاہ تھے لیکن سے نہیں کہا جا سکتا کہ ایسانہیں ہوسکتا۔

سے حقیقت نہیں ہے کہ سلمان اب مکسان طور پر مغرب کی نفرت سے معمور ہوگئے ہیں۔ جدیدیت کے ابتدائی مراحل میں بہت سے ممتاز مفکرین یور پی نقافت کے گرویدہ سے اور بیبویں صدی کے انتقام تک چند انتہائی ممتاز اور بااثر مسلمان مفکرین دوبارہ مغرب سے فاصلے کم کرر ہے سے۔ایران کے صدر خاتی تو اس رجحان کی صرف ایک مثال ہیں۔ای طرح شمینی کی حکومت میں اہم عہددل پر متمکن رہنے والے ایرانی دانش ورعبدالکریم سروش میں اور اگر چہ زیادہ روایت پرست مجتهدین نے اکثر و بیشتر انہیں تخت دق کیا تاہم وہ مقتدر افراد پر محر پور اثر ات ڈال رہے ہیں۔سروش فینی کی تعریف تو کرتے ہیں تاہم وہ ان سے آگے نکل محر پور اثر ات ڈال رہے ہیں۔ سروش فینی کی تعریف تو کرتے ہیں تاہم وہ ان اسلامی اسلامی ورمغربی جبحہ انہیں لاز ماکسی ایک ہی تشخص کو اپنانے کی کوشش کرنی چا ہیں۔ قبل از اسلامی اسلامی ادر مغربی جبکہ انہیں لاز ماکسی ایک ہی تشخص کو اپنانے کی کوشش کرنی چا ہیں۔ سروش اس یقین کے ساتھ مغرب کے سیکولرازم کو مستر د کرتے ہیں کہ انسان کو ہمیشہ روحا نیت کی ضرورت رہے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے

#### **€200**}

کی تلقین کرتے ہیں۔اسلام کوجدید صنعتی دنیا سے موافقت کے لیے لاز ما اپنی فقہ تشکیل دینا ہوگی اور اکیسویں صدی میں جانے کے لیے شہری حقوق کا اپنا فلسفہ اور اقتصادی نظریہ وضع کرنا ہوگا۔

سُنّى مفكرين بھى ان سے ملتے جلتے نتائج پر بہنچ چکے ہیں۔ تونِس كى جلاوطن''نشاة ثانیہ یارٹی' کے رہنما راشد الغنوثی کو یقین ہے کہ اسلام سے مغرب کی وشنی العلمی سے اجمری ہے۔ یہ عیسائیت کے برے تجربے سے بھی پیدا ہوئی ہے جس نے سوج اور تخلیقیت کا گلا گُونٹ دیا تھا۔ وہ اینے آپ کوایک جمہوری اسلام پیند قرار دیتے ہیں اور اسلام اور جمہوریت میں کوئی عدم موافقت نہیں پاتے تاہم وہ مغرب کے سیکولرازم کورد کرتے ہیں کیونکہ انسانوں کو اس قدرتقشیم نهیں کیا جاسکتا۔ اسلام کا نظریہ تو حیدروح اورجہم' عقلیت اور روحانیت' مرد اور عورت اخلا قیات اورمعیشت مشرق اورمغرب میں عنویت کورد کرتا ہے۔مسلمان جدیدیت کے خواہاں ہیں تاہم ایسی جدیدیت نہیں چاہتے جوامریکہ برطانیہ یا فرانس ان پرمسلط کرے۔ مسلمان مغرب کی خوبصورت اور کارآ مد نیکنالوجی کےمعترف ہیں۔ وہ مغرب میں بغیر خون خرابے کے حکومت کی تبدیلی کے طریقے کو بہت پیند کرتے ہیں۔لیکن جب مسلمان مغربی معاشرے کا مشاہدہ کرتے ہیں تو انہیں کوئی روشیٰ کوئی جذبات اور کوئی روحانیت دکھائی نہیں دیتے۔وہ اپنی نہ ہبی اور اخلاقی روایات اور مغربی تہذیب کے پچے بہترین پہلوؤں کو ایک ساتھ ا پنانا چاہتے ہیں۔ الازہر کے گر بجویٹ اور ایک اخوان پوسف عبداللہ القرضاوی جو قطر یونیورشی کے مرکز برائے سنت وسیرت کے ڈائر یکٹر ہیں اس مؤقف کے حامل ہیں۔ وہ رواداری پر ایمان رکھتے ہیں اور اس بات کے قائل ہیں کہ اسلامی دنیا میں حال ہی میں ابھرنے والا تعصب لوگوں کو دوسرے انسانوں کی بصیرتوں سے محروم کردے گا۔حضرت محمد اللہ نے کہا تھا کہ وہ ندجی زندگی کا ایک' درمیانی راستہ ' لے کرآئے ہیں جو انتہاؤں سے حذر کرتا ہے۔ قر ضاوی کا خیال ہے کہ اسلامی دنیا کے کچھ حصوں میں ابھرنے والی حالیہ انتہا پیندی اسلامی روح کے منافی ہے اور باتی نہیں رہے گی۔ اسلام امن کا ندہب ہے جیسا کہ رسول كريم ﷺ نے حدید بیر میں قریش کے ساتھ معاہدہ کرکے ظاہر کیا تھا اور جھے قرآن' ایک عظیم فتح' كہتا ہے۔ 3 وہ زور دے كر كہتے ہيں كم مغرب كومسلمانوں كائے مذہب كے مطابق جينے حے حق کوتسلیم کرنا جاہے اور اگر وہ پسند کریں تو اسلامی مثالیے کو اپنے نظام معاشرت وسیاست کا جزو بنالیں۔ انہیں اس حقیقت کو ماننا ہوگا کہ دنیا میں ایک سے زیادہ طرز حیات موجود ہیں۔

#### **€201**}

تنوع پوری دنیا کو فائدہ پہنچاتا ہے۔خدانے انسانوں کو انتخاب کاحق اور صلاحیت دی ہے۔ ہوسکتا ہے پچھانسان ایک مذہبی طرز حیات کو منتخب کرلیں ۔ بشمول ایک اسلامی ریاست کے ۔ جبکہ دوسرے انسان سیکولر آ درش کوتر ججے دیں۔

قرضاوی کہتے ہیں: 'نیمغرب کے لیے بہتر ہی ہے کہ مسلمان مذہبی ہوں' اپنے مذہب سے خلص ہوں اورا چھے اخلاق والے بننے کی کوشش کریں۔' کے انہوں نے ایک اہم نکتہ اٹھایا ہے۔ بہت سے مغربی لوگ بھی اپنی زندگیوں میں روحانیت کی عدم موجودگی سے بے آرامی محسوس کررہے ہیں۔ وہ یہ نہیں چاہتے کہ لاز ما جدیدیت سے پہلے کے مذہبی طرز حیات یا روایتی ادارہ جاتی مذہب کی طرف والیس ہوا جائے تاہم اس احساس میں اضافہ ہورہا ہے کہ اپنی بہترین صورت میں مذہب نے انسانوں کوشائستہ اقدار وضع کرنے میں مدو دی ہے۔ صدیوں سے اسلام نے معاشرتی انصاف مساوات اعتدال اور عملی ہمدردی جیسے تصورات کو اسلامی ضمیر میں نمایاں رکھا ہے۔ اگر چہمسلمان ہمیشہ ان تصورات کے مطابق نہیں رہے اور انہیں ان کو اپنے معاشرتی اور سیاسی اداروں میں سمونے کے حوالے سے مسلسل دقوں کا سامنا کرنا پڑا ہے تاہم اس کے حصول کی جدوجہد صدیوں سے اسلامی روحانیت کا اصل محرک سامنا کرنا پڑا ہے تاہم اس کے حصول کی جدوجہد صدیوں سے اسلامی روحانیت کا اصل محرک

مغربی لوگوں کو اس حقیقت سے لاز ما آگاہ ہونا ہوگا کہ اسلام کی صحت اور مضبوطی اس کے اپنے مفاد میں بھی ہے۔ مغرب اسلام کی ان انتہا پندانہ شکلوں کا مکمل ذمہ دار نہیں ہے جو ند بہب کے سب سے زیادہ مقدس عقائد کی پامالی کرنے والے تشدد کو روا رکھتی ہیں۔ تاہم اس صور تحال کے رونما ہونے میں مغرب کا بھی حصہ یقینا ہے اور اس بنیاد پرستانہ وژن کی جڑوں میں مضمر خوف اور مایوی و ناامیدی کو کم کرنے کے لیے تیسری عیسائی ہزاری میں اسلام کی زیادہ مناسب قدردانی کی جانی جا ہے۔



**€202**}

# اسلامی تاریخ کی اہم شخصیات

### حضرت محمر ﷺ ابن عبدالله (632ء ـ 570ء)

الله کے رسول ﷺ ، جومسلمانوں کے لیے قرآن لے کرآئے اور عرب میں تو حیدی مذہب اور ایک نظام رائج کیا۔

### حضرت اسمعيلً

اللہ کے نبی جنہیں بائبل میں اشائیل (Ishmael) کہا گیا ہے۔ وہ حضرت ابراہیم کے سب سے بڑے فرزند تھے۔ انہوں نے اپنے والد حضرت ابراہیم کے ساتھ خانہ کعبہ کو دوبارہ تعمیر کیا۔

### حضرت ابوبكرة

مشرف بداسلام ہونے والے اولین افراد میں سے ایک پیغیر خدا حضرت محمد اللہ اللہ علیہ کا میں ہے ایک پیغیر خدا حضرت محمد اللہ کے تعد پہلے خلیفہ ہے۔

### حضرت عمرٌ ابن الخطاب

رسول خدا حضرت محری کے ایک قریب ترین رفق۔ آپ سول خدا ﷺ کے وصال کے بعد دوسر سے خلیفہ بنے (634-44ء)۔ انہی کے دور میں عربوں نے نقوحات کیں نیز جیماؤنیاں تعیر کی گئیں۔ انہیں ایک ایرانی جنگی قیدی نے شہید کردیا۔

### حضرت عثمان أبن عفان

مشرف بداسلام ہونے والے اولین فرد اور رسول خدا حضرت محمد عظی کے داماد۔

€203}

آپ تیرے فلیفہ بنے (56-644ء)۔ آپ کو مدینہ میں شہید کردیا گیا۔

### حضرت على الله

حضرت محمد ﷺ کے پچازاد بھائی اور داماد۔ آپ ؓ 656ء میں چوتھ خلیفہ بنے۔ 661ء میں ایک خارجی نے آپ ؓ کوشہید کردیا۔شیعوں کا ایمان ہے کہ آپ ؓ کو حضرت تحمیق ﷺ کا بہانشین ہونا چاہیے تھا۔ وہ انہیں پہلا امام مانتے ہیں۔ آپ ؓ کا روضہ عراق کے شہر نجف میں

### شاه عباس اول (1629ء - 1588ء)

ایران میں صفوی سلطنت کے دورِ عروج میں حکمران تھا۔اصفہان میں اس کا دربار بہت عالیشان تھا۔ اس نے ایرانیوں کو بارہ امامی شیعیت کی تعلیم دینے کے لیے دوسرے ممالک سے علماء کو بلوایا۔

### عبدالملك

اموی خلیفہ (705ء۔685ء)اس نے خانہ جنگی کے بعد اموی اقتدار کو بحال کیا۔ گنبرصریٰ ای کے دور میں 691ء میں کمل ہوا۔

### محر بن عبدالوماب (92-1703ء).

ایک سنّی مصلح جنہوں نے اسلام کے بنیادی اصولوں کی طرف واپسی کے لیے جدوجہد کی۔ وہابیت اسلام کی وہ شکل ہے جس پر سعودی عرب میں عمل کیا جاتا ہے۔

### محمر عبره' (1905ء ـ 1849ء)

ایک مصری مصلح جنہوں نے ملک کومتحد کرنے اور مسلمانوں کو نئے مغربی تصورات کے سیھنے کا اہل بنانے کے کوشش کی۔

### ابوالفضل علامی (1602ء۔1551ء)

صوفی مؤرخ اورمغل بادشاه اکبرکا سوانح نگار۔

**€204**}

### حضرت أبوسنيان

بس-

ابوالحکم کے مرنے کے بعد رسول حدا مفترت مرتبی کے نخالفوں کے قائد مگر بعد میں مشرف بداسلام ہوگئے۔ وہ مکہ کے اموی خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے بیٹے حضرت معاویہ میں خلفہ بنے۔

## احمد ابن سنبل (855ء -780ء)

محدث فقیہہ اور اہل حدیث کی رہنما شخصیت ۔آپ فقہ کے منبلی مکتب فکر کے بانی

#### احمدابن ادريس (1836ء۔1760ء)

نے صوفی (Neo-Sufi) مصلح۔مرائش ثالی افریقہ اور یمن میں سرگرم عمل رہے۔ انہوں نے علماء کونظرانداز کر کے عوام تک اسلام کی زیادہ جاندار شکل کو براہ راست بہنچانے کی کوشش کی۔

### سرسيداحمد خان (98-1817ء)

ایک ہندوستانی مصلی جنہوں نے اسلام کو جدید مغربی لبرل ازم سے ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش کی اور انہوں نے ہندوستانیوں کو یور پیوں کے ساتھ کھلنے ملنے اور ان کے اداروں کو قبول کرنے کی تاکید کی۔

### احمد سر ہندیؓ (وفات 1625ء)

صوفی مصلح جنہوں نے مغل شہنشاہ اکبر کی تکثیریت کی مخالفت کی۔

## ام المونين حضرت عائشه صديقةً

ام المومنين - آپ حضرت ابوبكر كى بين تھيں \_

## عبدالحمير

پٹانی سلطان (61-1839ء) ، جس نے مطلق اقتدار میں بہتری اور حکومت کوعثانی رعایا کی رائے کا تابع بنانے کے لیے گوہین فرمان جاری کیا۔

**€205**}

كبر

ہندوستان کا مغل بادشاہ (1605ء-1560ء) ۔ اس نے ہندو رعامیا کا تعاون حاصل کرنے کے لیے ایک اعتدال پیندانہ پالیسی اختیار کی۔اس کے دور میں مغل اقتدارا پنے عروج کو پہنچ گیا۔

ابوالحكم

( قر آن میں اے ابوجہل کہا گیا ہے ): اس نے مکہ میں حضرت محمد ﷺ کے مخالفوں کی قیادت کی تھی۔

امام ابوحنيفه (767ء-699ء)

فقہ کے رائد (Pioneer) اور حفیٰ کمتبِ فکر کے بانی۔

امام على الهادي

شیعوں کے دسویں امام۔ 848ء میں خلیفہ التوکل نے آپ کو سامرہ بلا بھیجا اور وہاں ًھر میں نظر بند کردیا۔ آپ نے عظری نلعہ میں 868ء کو وفات یا گی۔

إمام على الرضا

شیعول کے آٹھویں امام ۔ خلیفہ مامون نے اپنی سلطنت کے ناخوش شیعوں کوراضی کرنے کے لئے آٹیس 1817ء میں اپنا جانشین نامزد کیا تھا گرید ایک نامقبول اقدام تھا جبکہ اسکان ہے کہ آئیس قال کیا گیا تھا۔

امام على زين العابدين (وفات 714ء)

شیعوں کے چوتھے امام۔ وہ مدینہ میں مقیم رہے اور سیاست میں عملی حصہ نہیں لیا۔

آ قامحمه خان (وفات 1797ء)

اران میں قاجار سلطنت کے بانی۔

**€206** 

# اورنگ زی<u>ب</u>

مغل شہنشاہ (1707ء۔ 1658ء) اس نے اکبر کی روادارانہ پالیسیوں کوختم کردیا اور ہندواور سکھ بغاوتوں کا باعث بنا۔

## ركن الدين بيبرس (وفات 1227ء)

مملوک سلطان۔ اس نے شالی فلسطین میں عین جالوت کے مقام پر منگولوں کو شکست دی اور شامی ساحل پر واقع آخری صلیبیوں کے مضبوط مراکز کومٹا دیا۔

#### حسن البنا (49-1906ء)

ایک مصری مصلح اور اخوان المسلمون کے بانی۔ انہیں 1949ء میں مصر کی سیکولر حکومت نے قبل کروا دیا۔

### ذوالفقارعلى بهثو

پاکستان کے وزیراعظم (79-1971ء) جنہوں نے اسلام پیندوں کورعایتیں دیے کی کوششیں کیس مگر راسخ العقیدہ جزل مجمد ضیاءالحق نے ان کا تخته الٹ دیا۔

### بايزيد بسطامي (وفات 874ء)

اولین وحدت الوجودی صوفی جنہوں نے فنا فی اللہ کے فلفے کا پر چار کیا اور گہری صوفیا نہ ریاضتوں کے بعدالوہی ہتی کواپنے اندر دریافت کیا۔

### امام بخاری (وفات 870ء<u>)</u>

احادیث کے متندرین مجموعے کے مرتب۔

ابوالسندخوله چيليپي (1574ء-1490ء)

انہوں نے شرعی عثانی سلطنت کے قانونی اصول وضع کیے۔

**€207**}

### ابونصر الفاراني (وفات 950ء)

تمام فیلسوفوں میں سب سے زیادہ عقلیت پسند جوا یک عملی صوفی بھی تھے۔ وہ حلب میں ہمدانی دربار میں درباری موسیقار بھی رہے۔

### راشدالغنوشي \_(1941ء)

تیونس کی جلاوطن نشاۃ ٹانیہ پارٹی کے قائد 'جواپنے آپ کو' جمہوری اسلام پسند'' قرار دیتے ہیں۔

### ابو محمّه حامد الغزالي (وفات 1111ء)

بغداد کے الہیات دان جنہوں نے سنّی اسلام کی تشریح وتعبیر کی اور تصوف کو مرکزی دھارے میں لائے۔

### بی بی ہاجرہ

بائبل کے مطابق آپ حضرت ابراہیم کی زوجہ اور حضرت اشائیل (Ishmacl) رعربی میں حضرت اشائیل (Ishmacl) کی والدہ تھیں۔ عرب حضرت اسلیما کی اولاد ہیں۔ لہذا بی بی ہاجرہ کا اسلام کی انتہائی محترم ہتی کے طور پر احترام کیا جاتا ہے اور جج کے دوران ان کے ساتھ خصوصی عقیدت کا اظہار کیا جاتا ہے۔

## ضياءالحق

پاکستان کے صدر (88-1977ء) انہوں نے زیادہ اسلامی حکومت قائم کی۔ تاہم سیاسی اورمعاثی پالیسیوں کو مذہب سے الگ رکھا۔

## حضرت حسنٌّ ابن عليٌّ (وفات 660ء)

حضرت علی کے فرزنداور رسول خدا حضرت محمد اللہ کے نواسے ۔ شیعہ انہیں اپنا دوسرا امام مانتے ہیں ۔ شیعوں کا دعویٰ تھا کہ اپنے والدکی شہادت کے بعد وہ خلیفہ ہیں۔ تاہم حضرت حسن سیاست سے الگ ہونے پر راضی ہوگئے اور مدینہ میں خاموثی سے زندگی گزاری۔

**€208**}

### حسن الاشعرى (وفات 935ء)

معتز لہ اور اہل حدیث میں موافقت پیدا کروانے والے فلنفی۔ان کا جو ہری فلیفہ سُنّی عقابد کی روحانیت کا بنیادی اظہار بن گیا۔

## امام حسن العسكري (وفات 874ء).

شیعوں کے گیارہویں امام۔ جوسامرہ کے عسکری قلعے میں عباسی خلفاء کے قیدی کے طور پر رہے اور وہیں وفات پائی۔ بیشتر اماموں کی طرح یقین کیا جاتا ہے کہ انہیں بھی عباسیوں نے زہردلوا کرشہید کروایا تھا۔

### حسن بھریؓ (وفات 728ء)

بھرہ کے مبلغ اور ندہجی اصلاح کے قائد۔ وہ اموی خافاء پر کھلے عام تقید کیا کرتے تھے۔

### حضرت حسين

حضرت علیٰ کے دوسر بے فرزنداور ریول خدا حضرت مجھ ﷺ کے نوات مشیعہ انہیں تیسرا امام مانتے ہیں اور ہر سال محرم کے مہینے میں بزید کے باتھوں آپ کی شہادت کا سوگ مناتے ہیں۔

### معيد الدين ابن العربي (وفات 1240ء)

پینی صوفی اورفلسفی۔ جنہوں نے اسلامی سلطنت کی خوب سیاحت کی۔ وہ انتہائی اثر انگیز مصنف ننھے۔ انہوں نے ایک تکثیری النہیاتی وژن کا پر چار کیا۔ روحانیت ان کے نکسفے میں سموئی ہوئی ہے۔

### ابن ترم (1064ء -994ء)

قرطبہ کے در بار کا ایک ہینی شاعر اور نہ ہی مفکر۔

**€209**}

### محمدا بن اسحٰق (وفات 767ء)

رسول خدا حفرت محمد عظیہ کے پہلے اہم سیرت نگار۔ انہوں نے احادیث کو بنیاد بنا کر بہت احتیاط ہے آپ کی سوانح کامھی تھی۔

### عبدالرحمٰن ابن خلدون (1406ء-1332ء)

''المقدمہ'' کے مصنف۔ ایک فیلسفوف جنہوں نے فلفے کے اصولوں کا اطلاق مطالعہ تاریخ پر کیا اور واقعات کے بہاؤ کے پس بردہ آ فاقی قوانین ڈھونڈے۔

### ابوالوليداحدابن رُشد (98-1126ء)

ایک فیلسوف اور قرطبہ کے قاضی۔انہیں مغرب میں Averroes کہا جاتا ہے۔ ان کے عقلیت پیندانہ فلفے نے اسلامی دنیا سے زیادہ مغرب کومتاثر کیا۔

### بوعلى سينا (1037ء-980ء)

انہیں مغرب میں Avicenna کہا جاتا ہے۔

### ابن تيميه ( 1328ء ـ 1263ء)

ایک مصلح جنہوں نے تصوف کے اثرات کوختم کرنے اور قر آن وسنت کے بنیا دی اصولول کی طرف ہالیسی کی کوشش کی۔وہ دمشق میں قید کے دوران فوت ہوئے۔

### حضرت عبرالله ابن زبير (وفات 629ء)

دوسرے فتنے کے دوران اموبول کےسب سے براے مخالف۔

## علامه محمدا قبال (1938ء۔1876ء)

ہندوستانی شاعر اورفلسفی 'جنہوں نے مغربی جدیدیت سے ہم آ ہنگ ثابت کرنے کے لیے اسلام کی عقلیت پیندی پر زور دیا۔

### ابوالقاسم محمر

یہ امام غائب کے نام ہے بھی معروف ہیں۔ آپشیعوں کے بارہویں امام تھے جو

#### €210}

کہا جاتا ہے کہ 874ء میں اپنی جان بچانے کے لیے عالم غیب میں چلے گئے تھے۔934ء میں ان کی''غیبت'' کا اعلان کردیا گیا۔ کہا گیا کہ خدا نے مجزانہ طور پر امام کو محفوظ کرلیا ہے اور وہ شیعوں سے مزید براہ راست رابطہ نہیں کر سکتے۔ قیامت سے تھوڑا پہلے وہ مہدی کی حیثیت سے واپس تشریف لائیں گے اور عدل اور امن کے سنہرے دور کورائج کریں گے اور خدا کے وثمنوں کو برباد کردیں گے۔

### حضرت الملعيل ابن جعفر

آپ کوآپ کے والد حضرت جعفرالصادق نے شیعوں کا ساتواں امام بنایا تھا۔ پچھے شیعہ (جنہیں اساعیلی کہا جاتا ہے) یہ ایمان رکھتے ہیں کہ آپ حضرت علی گی آخری حقیق اولاد ہیں اور امامت کے حق دار۔ اسمعیلی حضرت موکیٰ الکاظم کی امامت کو تسلیم نہیں کرتے جو حضرت جعفرالصادق کے جھوٹے بیٹے تھے اور جنہیں بارہ اماموں کو مانے والے شیعہ ساتواں امام مانے ہیں۔

## المعيل بإشا

وہ مصر کا گورنر بنا۔ (79-1863ء) اور اسے خدیو کا خطاب دیا گیا۔ اس کے جدیدیت پذیری کے پروگرام نے ملک کو دیوالیہ کردیا اور مصر پر برطانوی تسلط کا باعث بنا۔

### شاه المعيل (1524ء - 1487ء)

اران کا پہلاصفوی بادشاہ ۔جس نے ملک میں شیعیت کورائج کیا۔

### امام جعفرالصادق (وفات **76**5ء<u>)</u>

شیعوں کے چھے امام' جنہوں نے امامت کا نظریہ تشکیل دیا اور اپنے پیروکاروں کو تا کید کی کہ سیاست سے دستبر دار ہوکر قرآن پرغور وفکر کریں۔

## جمال الدين افغاني (97-1837ء)

ایک ایرانی مصلح جنہوں نے مسلمانوں کو متحد ہوجانے کی تلقین کی اور پورپ کے تسلط سے بیخ کے لیے اسلام کوجدید بنانے کی کوشش کی۔

**€211**}

محمعلی جناح (1948ء۔1876ء)

ہندوستان کی تقیم کے زمانے میں مسلم لیگ کے قائد۔ آپ پاکستان کے بانی

جنيد بغداديَّ (وفات 910ء)

آپ پہلے صوفی تھے جنہوں نے وحدت الوجودی صوفیوں کی کیفیت کو محض ایک ایسا مرحلہ قرار دیا جے سے صوفی کولاز ما عبور کر جانا جا ہے۔

ام المونين حضرت خديجير

رسول خدا حفرت محمیظ کی پہلی زوجہ اور آپ بھٹ کے حیات رہ جانے والے تمام بچوں کی والدہ محتر مد۔ آپ ٹے سب سے پہلے اسلام قبول کیا اور مکہ میں ہجرت سے پہلے وصال فرمایا۔

#### محمدالوب خان

پاکستان کے صدر (69-1958ء) انہوں نے ایک بھر پورسکولر پالیسی اختیار کی جو ان کے زوال کا پیش خیمہ ثابت ہوئی۔

ججة الاسلام سيدخاتمي

ایران کے صدر (1997ء) ۔ وہ ایران میں اسلامی قانون کی زیادہ لبرل تعبیر چاہتے ہیں اور مغرب سے تعلقات قائم کرنے کے خواہاں ہیں۔

آيت الله روح الله تميني (89-1902ء)

پہلوی شہنشاہی کے خلاف اسلامی انقلاب کے روحانی قائداور ایران کے اعلیٰ ترین فقیبہ (89-1970ء)

**∉212**}

### يعقوب ابن الحق الكندي (وفات 870ء)

پہلے اہم فیلسوف جنہوں نے بغداد میں معتزلہ کے دوش بدوش کام کیا گر یونانی داناؤں سے بھی حکمت حاصل کی۔

> آ قاخان کر مانی (96-1853ء) ایک ایرانی سیکور مسلح۔

### خليفهالمهدى

عباسی خلیفہ (85-775ء) جس نے زیادہ ندہبی مسلمانوں کوعزت واحترام بخشا' فقہ کے مطالعے کی حوصلہ افزائی کی اور حکومت میں ندہبی لوگوں کا اثر ورسوخ بڑھایا۔

### محموددوم

عثانی سلطان (39-1808ء) جس نے جدیدیت رائج کرنے کے لیے "" "تظیمات" کے نام اصلاحات کیں۔

## محد باقر مجلسي (وفات 1700ء)

شیعیت کے ایران کا حکومتی فدہب بن جانے کے بعد محمد باقر مجلسی نے سخت اقدامات کے فلفہ کی تعلیمات کو دبایا اور صوفیوال کوسزائیں دیں۔

## ميلكم ائيس (65-1925ء)

سیاہ فام علیحدگی پیندگروپ'' نیشن آف اسلام'' کے کرشاتی رہنما جنہوں نے شہری حقوق کی تُحریک کے دوران امریکہ میں بیری قدرومنزلت حاصل کی۔ 1963ء میں وہ بدعتی تنظیم'' نیشن آف اسلام'' سے اپنے پیروکاروں کو زکال لے گئے اور سی اسلام کے مرکزی عمارے میں شامل ہوگئے۔اس کے نتیج میں دوسال بعد انہیں قتل کر ڈیا گیا۔

**€213**}

امام ما لک ابن انسؓ (وفات 795ء) فقہ کے ماکی کمتب فکر کے بانی۔

### خليفهالمامون

عبای خلیفہ (33-813ء) اس کے عہدِ اقتدار سے عباسیوں کے زوال کا آغاز ہوا۔

## خليفه المنصور

عبای خلیفہ (75-754ء) ۔اس نے شیعوں پر پختیاں کیں اور سلطنت کا دارالخلافہ یۓشہر بغداد میں منتقل کردیا۔

## حسين المنصور

انہیں الحلاج بھی کہا جاتا ہے۔ وحدت الوجودی صوفیا میں سے سب سے زیادہ مشہور صوفی - کہا جاتا ہے کہ انہوں نے عالم کیف میں نعرہ لگایا تھا ''اناالحق''۔ انہیں بدعت کرنے کے الزام میں 922ء کوسزائے موت دے دی گئی۔

## ابوالاعلى مودودي (79-1903ء)

ایک پاکستانی بنیاد پرست نظریہ ساز'جن کے نظریات سنّی دنیا میں بہت اثر آفریں رہے ہیں۔

### محردوم

عثانی سلطان (61-1451ء) اسے "فاتح" کے لقب سے جانا جاتا ہے کیونکہ اس نے 1453ء میں بازنطینی قسطنطنیہ کو فتح کیا تھا۔

### ميردىمد (وفات 1631ء)

اصفہان میں باطنی فلنے کے مکتب کا بانی اور ملاصدرا کا استاد۔

**€214**}

### حضرت معاويةٌ ابن الي سفيانٌ

پہلے اموی خلیفہ جنہوں نے 661ء سے 680ء تک حکومت کی اور پہلے فتنے کے بعد مسلمانوں کے لیے مضبوط اور مؤثر حکومت قائم کی۔

### آيت الله حسن مدري (وفات 1973ء)

ایک ایرانی ندمبی پیشوا جنہوں نے مجلس میں رضاشاہ پر تنقید کی اور حکومت نے انہیں قتل کروا دیا۔

### محمعلی یاشا(1849ء<u>- 1769ء)</u>

عثانی فوج کا ایک البانوی افسر جس نے مصر کواشنبول سے حقیقتاً آزاد کر دیا اور ملک کوجدید بنایا۔

### محمر ابن على السنوسي (وفات 1832ء)

ے صوفی (Neo-Sufi) مصلح جنہوں نے سنوسیۃ تریک کی بنیادر کھی جواب بھی لیبامیں حادی ہے۔

### محرالباقر (وفات735ء)

شیعوں کے پانچویں امام۔ وہ مدینہ میں قیام پذیر رہے اور کہا جاتا ہے کہ انہوں نے قرآن کے باطنی مطالعے کا طریقہ وضع کیا جو کہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کا خاصہ تھا۔

### محدخوارزم شاه

خوارزم کا حکمران (20-1200ء) 'جس نے ایران میں ایک مضبوط باوشاہت قائم کرنے کی کوشش کی مگر اس نے منگولوں کے اشتعال کو بھڑ کا دیا اور اس طرح ان کے پہلے حملے کا محرک ثابت ہوا۔

**€215**}

### محمد رضاشاه پہلوی

ایران کا دوسرا پہلوی بادشاہ (79-1944ء) جس کی سیکولرازم اور جدیدیت کورائج کرنے کی جارحانہ کوششیں اسلامی انقلاب کا باعث بنیں۔

> مرز املكوم خان (1908ء - 1838ء) ايراني سيكوار مصلح

### مُلّا صدرا (وفات 1640ء)

شیعہ باطنی فلفی جن کی تحریریں ایران میں خصوصاً دانشوروں انقلایوں اور جدیدیت بیندوں کے لیے محرک ثابت ہوئیں۔

### مراداول

عثانی سلطان (89-1360ء) جس نے کوسووفیلڈ کی جنگ میں سربوں کو شکست دی۔

امام مسلم (وفات 878ء)

احادیث کے ایک متندمجموعے کے مرتب۔

مصطفیٰ کمال اتاترک (1938ء۔1881ء)

جدیدسیکولرترکی کے بانی۔

### خليفهالتوكل

عبای خلیفہ (61-847ء) جس کو سامرہ کے عسکری قلعے میں شیعوں کے اماموں کو قید کرنے کا ذمہ دار تشہرایا جاتا ہے۔

نادرخان (وفات 1748ء)

€216}

اس نے صفوی سلطنت کے زوال کے بعد شیعہ ایران کو عارضی طور پر بحال کیا تھا۔

شخ محرحسين نائيني (1936ء۔1850ء)

ایک ایرانی مجته 'جن کی کتاب'' قوم کونصیحت' آئینی حکومت کی مضبوط شیعی تائید فراہم کرتی ہے۔

خليفهالناصر

آ خری عبای خلفا میں ہے ایک جس نے اپنے اقتدار کو متحکم کرنے کے لیے بغداد کے اسلامی اداروں کو استعال کرنے کی کوشش کی ۔

جمال عبدالناصر

مصر کا صدر (70-1952ء) وہ ایک عسکریت پیندانہ قوم پرست 'سیکولراورسوشلسٹ حکومت کا سربراہ تھا۔

نظام الملك

ن مین و فطین ایرانی وزیر جس نے 1063ء سے 1092ء تک سلجوتی سلطنت پر حکومت کی۔

سيد قطب (66-1906ء<u>)</u>

ایک اخوان جنہیں ناصر حکومت نے سزائے موت دی۔ان کا فلفہ تمام سنی بنیاد پرستوں کے لیے بہت اہمیت رکھتا ہے۔

خليفه ہارون الرشيد

عبای خلیفہ (809ء۔ 789ء)'اس کے عہد میں خلیفہ کا مطلق اقتدار عروج کو پہنچ گیا۔اس کے عہد میں شاندار ثقافتی کارنا مے انجام دیئے گئے۔

**€217**}

#### رضا خان

اریان کا بادشاہ (41-1921ء) اور پہلوی سلطنت کا بانی۔اس کی حکومت جارحانہ حد تک سیکولراور قوم پرست تھی۔

### محمر رشيد رضا (1935ء۔1865):

یہ صحافی تھے۔ انہوں نے قاہرہ میں سلفیہ تحریک کی بنیا در کھی۔ وہ مکمل طور پر جدید اسلامی ریاست کے پہلے وکیل تھے۔

### جلال الدين روي (75-1207ء)

ایک نہایت بااثر صوفی جنہوں نے مولوریہ سلسلے کی بنیاد رکھی' ان کے پیروکاروں کی تعداد بہت زیادہ ہے جنہیں'' رقصال درویش'' کہا جاتا ہے۔

### صلاح الدين يوسف ابن ايوب (وفات 1193ء)

کرد جرنیل جوشام اورمصر پرمحیط وسیع سلطنت کا سلطان بنا۔ فاظمی خلافت کوشکست دینے کے بعدمصر کو دوبارہ سنی اسلام کی طرف لایا اور بروٹلم سے صلیبیوں کو نکال باہر کیا۔ صلاح الدین (جومغرب میں Saladin مشہور ہے) ایو بی سلطنت کا بانی تھا۔

## سليم اول

عثانی سلطان (20-1512ء) جس نے شام فلطین اورمصر کومملوکوں سے حاصل کرلیا۔

## سليم سوم

عثانی سلطان (1807ء۔ 1789ء)'اس نے سلطنت میں مغربیت کو رواج دینے کے لیے اصلاحات کی کوشش کی۔

## امام محمر ادرليس الشافعيُّ (وفات 820ء)

انہوں نے اسلامی قانون کے 'اصول' وضع کر کے فقہ کے مطالعہ میں انقلاب برپا

**€218**}

كرديا\_آپ نقه كے شافعي كمتب فكر كے بانی تھے۔

شاہ جہاں

مخل شہنشاہ (58-1627ء) جس کے عہد میں مغلیہ نفاست اور سلیقہ عروج کو پہنچ گیا۔اس نے تاج محل تقمیر کروایا۔

شاه ولى الله (62-1703ء)

ہندوستان کے ایک صوفی مصلح جنہوں نے سب سے پہلے مغربی جدیدیت سے اسلام کولاحق ہونے والے خطرات کو بھانپ لیا تھا۔

سنان پاشا (وفات 1578ء)

استنول کی سلیمانیه مبجداورایڈرین ایڈریانوبل کی سلیمی منجد کا معمار۔

عبدالكريم سروش (1945ء)

متاز ایرانی دانشور' جومغربی سیکولرازم کوردکرتے ہوئے شیعیت کی ایک زیادہ لبرل تعبیر کی وکالت کرتے ہیں۔

يچلی سهروردی (وفات 1191ء)

صوفی فلفی اشراق کے متب فکر کے بانی جس کی بنیاد اسلام سے پہلے کی ایرانی باطنیت ہے۔ انہیں مبینہ برقتی عقائد کی بنا پر ابو بی حکومت نے حلب میں سزائے موت دے دی۔ دی۔

### سليمان اول

عثانی سلطان (66-1520ء)''یہ القانونی'' کے لقب سے مشہور ہے لیعنی اسلامی دنیا کو قانون دینے والا نیز مغرب میں''عالی شان' کے لقب سے مشہور ہے۔اس نے سلطنت کے متاز اداروں کو وضع کیا جواس کے عہد میں اپنے اختیار کی تکمیل کو پہنچے۔

**€219**}

### ابوجعفرطبری (وفات 923ء)

شریعت کے ایک عالم اور مؤرخ 'جنہوں نے ایک عالمی تاریخ کہی جس میں مختلف برادر یول (Communities) کی کامیا ہوں اور نا کامیوں کے اسباب کا جائزہ لیا گیا ہے اور امت مسلمہ کا خصوصی مطالعہ کیا گیا ہے۔

### رفاح التحتوى (73-1801ء)

ایک مصری عالم جنہوں نے اپنی مطبوعہ ڈائری میں یورپ کی جذباتی تعریف کی ہے۔ انہوں نے یور پی کتابوں کا عربی میں ترجمہ کیا اور مصر میں جدیدیت پذیری کے تصور کو فروغ دیا۔

#### عمر دوم

ایک اموی خلیفہ (20-717ء) ، جنہوں نے مذہبی تحریک کے اصولوں کے مطابق حکومت کرنے کی کوشش کی۔وہ پہلے خلیفہ تھے جنہوں نے اپنی سلطنت کی رعایا کے اسلام قبول کرنے کی حوصلہ افزائی کی۔

### خليفهالوليداول

ایک اموی خلیفہ (17-705ء) 'جس نے اموی قوت و اقتدار اور کامیابی کے عروج کے دوران حکومت کی۔

### واصل ابن عطا (وفات 748ء)

عقلیت بنداندالہات کے معتزلہ کمتب کے بانی۔

## شُّ احمد ياسين (1936ء)

اسرائیلی مقبوضہ غزہ میں''مجامعہ'' (اسلامی کانگرس) کے بانی۔ یہ ایک فلاحی تنظیم ہے۔ دہشت گردگروپ حماس اسی سے الگ ہوکر وجود میں آیا تھا۔

€220}

يزيداول

اموی خلیفہ (83-680ء) جے بنیادی طور پر کربلا میں حضرت حسین کوشہید کروانے کے حوالے سے یادکیا جاتا ہے۔

زيدابن عليٌّ (وفات 740ء)

شیعوں کے پانچویں امام کے بھائی۔ ان کی امامت کو ماننے والے شیعوں کو ''زیدیئ' کہاجاتا ہے۔



**€221**}

## حواشي

## شروعات

| 1  | جلال الدين سيوطئ الا فكان في علوم الا كرام بحواله ' محمد ﷺ'' ازميكسم رونڈي سن |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
|    | ( ترجمہ: این کارٹز کندن 1971ء) 74۔                                            |
| r  | محدابن الحق (سيرت رسول الله ﷺ (ترجمه وادارت الے گيلام '' دي لائف آف           |
|    | مُرِينَكُ ' كندن '1955ء) 158_                                                 |
| ٣  | قرآن 25:3 '27:17' 44:47 '44:48_قرآن كيتمام حوالي" دي مينج آف                  |
|    | دی قرآن' مترجم محداسد' جرالٹر'1980ء سے لیے گئے ہیں۔                           |
| ٦, | قرآ ن 80:11                                                                   |
| ۵  | قرآن 32-129: 2: 61:6                                                          |
| 4  | قرآ ن 2:256                                                                   |
| 4  | قرآ ن 29:46                                                                   |
| ٨  | قرآك 81-1-2°74:1-5°8-10                                                       |
| 9  | قرآ ن 33:35                                                                   |
| 1+ | قر آ ن 4:3                                                                    |

**€222**}

اا كتاب بيدائش 16 18-18-18

IF D.Sidersky, Les Origenes dans legendes musulmans dans le Coran et dans les vies des prophetes (Paris, 1933).

#### ارتقا

49:12 قرآن 49:12

-5

2- قرآن7-9:106

3- اولین شیعوں کے بارے میں بہت کم معلومات دستیاب ہیں۔ ہم تینی طور پرنہیں جانتے کہ حضرت علی کی مرداولاد کو باطلیت کا میلان رکھنے والے شیعوں کے گروہ نے حقیقت میں امام تسلیم کیا تھایاان کی نسل کے معدوم ہوجانے کے بعد اور جب بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں نے متعین شکل اختیار کرلی تب اس تاریخ کو اولین اماموں تک تشکیل وے دیا گیا۔

4- قرآن 23:57-61 8:2 2:234

المعیلیوں کے آغاز کے بارے میں کچھ واضح نہیں ہے۔ ممکن ہام استعمل سے وفاداری کی کہانی بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں کی النہیات کے وضع ہونے کے بعد المعیلی مؤقف کو جواز مہیا کرنے کے لیے تخلیق کی گئی ہو۔ ممکن ہالمعیلی ، جوعموماً سابی اعتبار ہے متحرک ہے اصلاً ''زیدیہ' ہوں یعنی وہ شیعہ جو پانچویں امام کے بھائی حضرت زید بن علی کے بیروکار ہے اور ان کا ایمان تھا کہ غیر منصفانہ کورت کے خلاف مسلح بغاوت مسلمانوں برفرض ہے۔

#### **€223**}

### عروج

- 1- قاہرہ کی اسمعیلی سلطنت کو اکثر و بیشتر'' فاطمی'' سلطنت کہا جاتا ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کی طرح اسمعیلی بھی ان اماموں کو ماننے میں جوحضرت علیؓ اوررسول خدا کی بیٹی حضرت فاطمہ ؓ کی حقیقی اولاد ہیں۔
  - 2:109 قرآن 2:109
- 3- المقدمة (بحواله' اسلامك فند امنعل ازم' از يوسف ايم شعوري لندن 1990ء) 18-

## الم زوه اسلام

- ولایت فقیہ کے نظریے پرفقہانے پہلے بھی بحث کی تھی تاہم بیزیادہ مشہور نہیں تھا
   اوراسے ہمیشہ انحافی بلکہ بدعتی نظریہ تصور کیا جاتا تھا۔ ٹمینی نے اسے اپنی سیاس فکر میں مرکزی اہمیت دی اور بعد میں یہ نظریہ ایران میں ان کے اقتدار کی بنیاد بنا۔
  - -47:5 24:34 8:68 2:178 -2
    - 3- قرآن 48:1
- 4- "جہاد اور سلام کے درمیان: اسلامی تصورات" از جوائس ایم ۔ ڈیوس (نیویارک ) 1997ء ) 231-

